## ÉLÉMENTS

DELA

## POLITIQUE.

TOME CINQUIEME.

## ELEVIENEN

BUTTITOS

ELEMENTS



TOME CLANQUAL ME

05-0-10

1. 1. 1. 1. 1. 1.

231/213

## ÉLÉMENTS

DELA

## POLITIQUE,

OU

RECHERCHE

DES

VRAIS PRINCIPES

DE

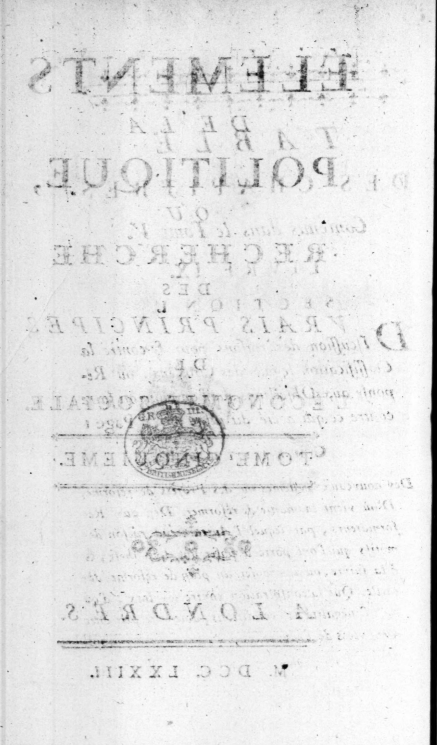
L'ÉCONOMIE SOCIALE.

TOME CINQUIEME.



A LONDRES.

M. DCC. LXXIII.



D



# TABLE DESCHAPITRES

Contenus dans le Tome V.

## LIVRE IX.

D Iscussion des raisons pour & contre la Classification légale des Citoyens; ou Réponse aux Objections que l'on pourroit saire contre ce qui a été dit jusqu'ici, Page 1

#### C. HAPITRE I.

Des nouveaux Systèmes ou des Projets de réforme.

D'où vient la manie de réformer. Dési aux Réformateurs, par lequel l'Auteur rend raison des motifs qui l'ont porté à poser une hypothese, & à la suivre, ou à proposer un plan de réforme détaillé. Que la conspiration contre les loix, d'où naît l'inégalité des conditions, doit être attribuée aux vices de l'éducation, ibid.

#### CHAPITRE IL

Objections contre la classification légate des citoyens; avec les réponses à ces objections. On discute l'opinion des meilleurs & plus sages Écrivains de l'antiquité. Parallète de la Démocratie & de la Tyrannie. Ce qu'il faut entendre par un citoyen en politique. Différence entre la puissance de terre & de celle de mer, relativement à la constitution intérieure,

#### CHAPTTRE TIL.

Z

J

Z

2

Suite du Chapitre précédent. Qu'il doit y avoir une proportion entre l'agriculture, ou les richesses propres & essentielles d'un peuple terrier, & son commerce. Que l'esprit dominant de la marine, relatif à son origine & aux moyens par lesquels elle se soutient, n'est pas l'esprit des troupes de terre. Exemple d'Athenes. Pourquoi & comment l'honneur est la vertu des Monarchies, plutôt que des autres Gouvernements. Qu'il ne peut être suppléé, & n'existe point sans classification; que c'est sur la dissernce de naissance que celle-ci doit être principalement sondée,

#### CHAPITRE IV.

Si la science ou la littérature, & l'opulence , peu-

#### DES CHAPITRES.

vent être deux principes de classification légale. Esquisse de deux plans, dont chacun suppose l'un de ces principes,

#### SECTION II.

Des Juges ou Dispensateurs de la Justice. Des Ministres de la Religion.

#### CHAPITRE V.

Des Cours de Justice,

s;

ns de

1-

ce zf-

14

726

0-

77

ls

de

LE

7-

ZE

iŧ

9

171

VII

#### CHAPITRE VI.

Jusqu'à quel point les Cours de Justice peuvent être un ordre politique, ou avoir l'énergie d'un corps intermédiaire,

#### CHAPITRE VII.

De l'Ordre du Clergé.

De la nature de ses biens. De quel esprit il doit être animé, 248

#### CHAPITRE VIII.

Des personnes & des biens ecclésiastiques, suivant un plan conséquent à l'hypothese d'une résorme générale, telle qu'elle a été proposée, 295

Fin de la Table du Tome cinquieme.

ELEMENTS

#### DES CHAPITRES, vij

vent être deux principes de classification légale. Esquisse deux plans, dont chacun supposé t'un de ces principes,

### SECTIONIL

Des Juges ou Difpensateurs de le Justice. Des Minister de la Religion.

CHAPITRE V.

171

### CHAPITRE VL

Infaild quel point les Cours de Instite peur ont être un drare politique, ou avoir l'énergie d'un corps intermédiaire,

### CHAPTRE VIL

De l'Ordre du Clergé, some

De la nature de ses biens. De quel esprie il dois éue.

#### CHAPITRE VIII.

Des personnes & des biens ecclésassiques, finivant un plan conséquent à l'hypothese d'une résonne générale, telle qu'este à été proposée, 295

Lin de la Table du Tome cinquieme.

#### ELÉMENTS

## ÉLÉMENTS

DELA

### POLITIQUE.

### LIVRE NEUVIEME.

SECTION I.

Discussion des raisons pour & contre la Classification légale des Citoyens; ou Réponse aux Objections que l'on pourroit faire contre ce qui a été dit jusqu'ici.

#### CHAPITRE PREMIER.

Des nouveaux Systèmes ou des Projets de réforme. D'où vient la manie de réformer. Dési aux Réformateurs, par lequel l'Auteur rend raison des motifs qui l'ont porté à poser une hypothese, & à la suivre, ou à proposer un plan de réforme détaillé. Que la conspiration contre les loix, d'où naît l'inégalité des conditions, doit être attribuée aux vices de l'éducation.

E me suis quelquesois demande comment il est J possible que les maximes les plus faussés trouvent tant d'approbateurs, & les systèmes les plus absurdes tant d'apologistes, auxquels on ne peut Tome V.

TEMBERTS.

refuser ni beaucoup d'esprit, ni une logique assez saine. Je n'en ai trouvé qu'une raison, mais qui, seule, me paroît satisfaisante. C'est que la plupart des hommes ne voyent que d'un côté, & ne se tournent jamais pour regarder autour d'eux. Ils n'attachent d'importance qu'à une ou deux parties, & c'est à quoi ils bornent leur attention; ou bien ils sont assez équitables pour penser que la société a plusieurs besoins auxquels il doit être pourvu aussi-bien qu'à ceux dont ils s'occupent: mais ou ils croyent qu'il y a été sussissamment pourvu, & n'étendent pas jusques là leur plan de réforme; ou ils attribuent à certaines causes des essets qu'elles n'ont pas, ou qui sont dus en partie à d'autres causes, & négligent celles-ci qu'ils ne connoissent pas, ou dont ils croyent pouvoir se passer.

L'enthousiasme est la source la plus séconde de ces sortes d'erreurs. L'ignorance les rend plus grossieres & plus dangereuses, la présomption empêche qu'on ne revienne. Souvent des passions personnelles entrent pour beaucoup dans le parti que prennent les résormateurs; & de toutes les sources de leurs sophismes politiques, c'est tout à la fois la plus impure & la plus abondante.

Croyons pourtant que la mauvaise soi est ici plus rare qu'on ne devroit se l'imaginer. Il y a bien peu d'hommes qui puissent voir l'ensemble de la société, & en démêler les ressorts, bien moins encore qui ayent pensé à le faire avant d'avancer les maximes auxquelles les ont conduits leurs spéculations, non sur les choses, mais sur les idées imparsaites qu'ils s'en sont

formées, ou qu'ils ont reçues des personnes qu'ils ont choisses pour leurs oracles.

J'ai déja présenté le tableau en raccourci des différents enthousiasmes qui se sont succèdes chez quelques nations; & loin d'en faire la critique, en déprisant les objets qui les firent naître, j'ai soutenu qu'en aucun temps ces nations ne se passionnerent sans raison pour des choses de peu d'importance.

Aujourd'hui que les Philosophes ne souhaitent à tous, les hommes que des richesses, de la liberté, & leur affranchissement des préjugés, & que les Politiques ne souhaitent aux Etats que des richesses sans dettes, dirai-je que les uns & les autres ont tort de sormer ces vœux? Non, certainement, je ne le dirai pas. Je dirai seulement que les uns & les autres ont tort de s'y borner.

Philosophe humain & equitable, dirai-je à l'un d'eux, prenez garde que votre équité ne soit que dans votre cœur, & que votre esprit ne soit très injuste par le seul esset d'une erreur de calcul. Vous ne voulez point de préjugés, & tout est préjugé dans ce monde. Vous voulez y substituer la raison; mais pour faire agir tous les citoyens par raison, il saut leur apprendre à tous tant de choses, que, s'ils le savent une sois, ils seront ou Philosophes comme vous, ou mendiants comme des Derviches, ou cyniques comme Diogene, & vous n'au, rez point de pain. Avez-vous calcule tous les essets de lumieres philosophiques, suivant la différence des esprits qui les reçoivent, & des circonstances dans lesquelles chacun peut en être frappé? Vous êtes-vous bien assuré

de la possibilité de faire parvenir ces lumieres dans toute leur pureté jusqu'aux tiernieres classes? Ou, fi vous en désespérez, si déja vous renoncez à vos principes d'équité, ou aux conféquence de l'égalité des hommes, avez-vous fixé les bornes au-delà desquelles ne doit pas s'étendre votre enseignement, de maniere que le reflet de vos maximes lumineuses ne puisse porter de fausses lueurs dans les parties de la nation que vous abandonnez aux ténebres des préjugés? Vous favez, sans doute, car vous avez bien étudié l'histoire de l'efprit & du cœur humain, que la Philosophie religieuse de Luther s'étant étendue rapidement aux dernières classes du peuple, par une propagation qu'il ne put ni diriger, ni modifier, ses principes sur la liberté religieuse & chrétienne devinrent des maximes extravagantes pour les Anabaptistes, & des motifs de révolte pour les paysans. On accusa le Réformateur de l'Allemagne d'avoir préparé le bouleversement de la fociété. &: d'être l'auteur des désordres les plus affreux; & on eut raifon. Il soutint qu'il n'avoit pas enseigne ce que croyoit cette foule de forcenés; & il eut auffi raison. Mais sa doctrine reçue par le peuple, comme le peuple pouvoit la recevoir, n'étoit plus sa doctrine; elle étoit devenue le délire d'un fanatisme infensé. La raifon, direz-vous, qui parle par votre bouche, tient un langage bien différent de celui que tenoit un Moine irrité. Elle est froide & modérée, d'accord. Mais en premier lieu, ce ne fut pas le langage que tint Luther, & que n'entendirent ni les paysans rebelles, ni les fanatiques Anabaptistes, qui échaussa leur imagination.

Ce ne furent point les livres remplis de fiel qu'il composa, qui irriterent ses prétendus disciples. La plupart me savoient pas lire. Mais un novateur fait cent disciples pires que lui; ceux-ci chacun cent autres; & tout un peuple se trouve perverti par une doctrine qui n'a point d'auteur certain. Il a sais une idée par son mauvais côté, & là-dessus il a arrangé toutes ses autres idées, suivant son intérêt, ou ce qu'il croit l'être.

Je vous répondrai en second lieu, que votre froide raison, si elle parle son langage, éclairera peu d'esprits, & n'échaussera pas un cœur. C'est une belle chose que la raison. Mais il en est d'elle comme de la vertu. Dites moi quel est l'état d'un homme, & je vous dirai ce qui, pour lui, est vertu : car la vertu en général n'est que l'amour & l'accomplissement du devoir. De même, dites-moi quel homme pense, & je vous dirai comment il doit penser pour être raisonnable; car la raison est pour chacun dans la justesse avec laquelle il déduit une conséquence d'un principe & d'un fait, ou son adhésion aux maximes de conduite qui découlent de sa position,

Mais si vous prétendez établir des principes généraux qui soient évidents pour tous, vous saites un roman, qui ne deviendra une histoire que quand vous aurez trouvé des hommes tels que ne seront jamais ceux qui rampent sur ce globe.

Je ne connois qu'un principe commun, dominant & certain de la conduite de tous les hommes. Encore ne confiste-t-il que dans un mot. C'est l'intérêt. Mais il y a autant d'intérêts différents qu'il y a d'hommes; &

de plus, chaque homme a un faux intérêt très-différent du véritable, & qu'il lui substitue le plus souvent.

Je vous accorde pour un moment un pouvoir aussi étendu qu'il le faudroit pour arranger, comme vous le voudriez, tous les individus entre lesquels se partage l'espece humaine. Vous croyez que tout va bien. Endormez-vous dans cette pensée délicieuse: à votre réveil, vous trouverez déja du dérangement, & bientôt le monde sera ençore plus mal qu'il n'étoit; car je ne vous ai pas accordé le pouvoir de changer la nature humaine.

Je viens à vous, Politiques prosonds, qui ne souhaitez aux Etats que des richesses, & qui, pour rendre leur opulence aussi grands qu'il est possible, ne voulez pas qu'aucun citoyen pense à autre chose qu'à s'enrichir.

Je commence par vous avertir que vous ne devez pas enseigner cette doctrine à tous les peuples, & que, pour n'être pas traîtres à votre patrie, loin de la faire imprimer, vous ne devez la confier qu'à ceux de vos concitoyens, dont la discretion sera à toute épreuve. Si votre secret vient à être divulgué, & qu'on adopte par-tout vos maximes, tous les peuples, &, chez chacun d'eux, tous les citoyens se retrancheront sur la consommation, & seront les plus grands efforts pour produire beaucoup. Qui donc achetera? Dans votre patrie même, si telle est la maxime de tous les citoyens, nul ne sera riche; ou, qui ne le sera pas ne pourra le devenir. Si tous étoient riches, comment le seroient-ils? Il saudroit que, du Pays étranger, il

leur vint des pauvres; & si ceux-ci, comme étrangers, pouvoient rester pauvres, leurs ensants, comme citoyens, devroient devenir riches. Mais non. Vous comptez pour la dépense, sur l'extravagance des gens opulents. C'est-à-dire, qu'il n'y aura chez vous que des pauvres avides, qui deviendront riches, & des riches prodigues, qui deviendront pauvres. Eh! de grace, soussirez qu'entre tant d'hommes, il y en ait quelques-uns qui ne soient pas emportés par le mouve-ment rapide de cette roue que Plutus devoit enlever à la fortune: car celle-ci se mêle aussi des honneurs & des dignités, & c'est de quoi vous ne tenez aucun compte.

Mais si vous l'emportez, que deviendra la société? Elle aura beaucoup d'or, & point de fer; elle n'aura ni police, ni justice, puisque tout devra se vendre, afin qu'il n'y ait point de métier qui n'enrichisse celui qui le fera.

Relisez mon Ouvrage que j'ai aussi relu avant d'éccrire ceci; & si ce que je viens de dire ne vous rappelle pas tout ce que j'ai déja allégué contre votre système d'opulence publique, & si ce n'en est pas assez pour vous faire renoncer, je sinirai par vous faire un dési à vous & aux Philosophes avec lesquels je viens de m'entretenir.

Choisissez entre vous celui que vous croirez le plus consommé dans votre doctrine. Vous, Philosophes, élisez un autre Platon, & accordez-lui le même droit que s'attribua ce Philosophe, de créer une République, mais non celui qu'il s'arrogea de créer des hom-

mes tels qu'ils n'existerent jamais; & vous, Politiques, députez celui d'entre vous qui a le plus de vénération pour la richesse, qui la regarde sincérement comme le nerf de la guerre, la clef des cabinets, la conciliatrice des nations, la source des vertus, le prix des services, quels qu'ils soient, la rançon même des ames.

Que chacun de ces deux députés prenne la plume; & commence par établir ses principes; qu'il en déduise des maximes, & que, passant delà à l'application, il trace la forme d'un Gouvernement, dans les ressorts duquel il n'entre rien qui ne s'accorde avec sa premiere théorie.

Quand ces deux plans seront dresses, produisez-les, & que le Public soit juge entre vous & moi. Mais ne croyez pas lui en imposer, en supprimant les besoins de la société, auxquels vous ne pourrez satisfaire, ou en supposant comme naturelles à l'homme des passions qui ne le sont pas, ou en exigeant qu'elles se perpétuent & gardent leur activité, malgré une contradiction continuelle, & sans que vous leur donniez d'aliment. Si vous en usez ainsi, votre mauvaise soi sera maniseste, & le Public vous condamnera.

Il vous condamnera encore, si vous assignez à une cause les essets d'une autre cause; si d'une exception vous saites une regle; si vous subordonnez le principal à l'accessoire, ou substituez l'un à l'autre; si vous cherchez au-dehors de l'Etat un supplément à sa constitution intérieure, parce que vous n'aurez pas pu pourvoir à tout, & si vous prétendiez pallier ce vice essen-

tiel par le prétexte d'un plus grand bien, ou le justifier par des exemples.

Je me soumets moi-même à cette épreuve, avant de vous la proposer. J'ai donné mon plan, & ne crois pas que, dans la formation de ce plan, mes maximes m'ayent conduit à aucune absurdité.

Je ne crois pas non plus qu'en ajoutant à ce que vous avez lu dans les Livres précédents ce que contient celui-ci, j'aye omis aucun besoin essentiel de la société; ou des individus; c'est-à-dire, que je crois avoir pourvu à tout ce qu'exige l'intégrité d'une société parfaite, & à tout ce qui est requis, pour que nul citoyen ne soit malheureux que par sa faute, ou par des coups du fort. Ai-je fait naître dans aucune classe une seule passion qui dût faire le supplice des citoyens de cette classe? Y en ai-je supprimé aucune, qui sût nécessaire pour assurer le service de la société ? Ai-je exigé d'aucun citoyen des efforts héroïques de vertu, dont l'Etat eût besoin, & sur lesquels il ne pût compter? Si j'ai donné dans un seul de ces écarts, mon plan est désectueux; mais j'ose avançer que, d'après mes principes, il fera plus facile de le corriger, qu'il ne vous fera possible d'arranger seulement ensemble deux parties de l'administration à l'aide de ces maximes ephémeres, que vos pareils ont fi fouvent avancées, pour éblouir leurs lecteurs ou leurs auditeurs; & fans se mettre en peine des conséquences pernicieufes qu'elles pouvoient avoir à d'autres égards, dont ils détournoient la vue.

Sans doute, on me reprochera d'avoir été minu-

cieux dans l'exposition de mon plan; mais ce reproche sera l'éloge de ma bonne soi. On évite les détails, quand on n'est pas sûr de la bonté des maximes. C'est dans les petites choses, rapprochées de grandes, qu'il est facile de saisir la justesse ou l'inexactitude des combinaisons.

D'ailleurs, qu'ai-je fait qui puisse être un juste sujet de blâme? Y a-t-il quelque chose de méprisable, de
tout ce qui peut intéresser la prospérité publique & le
bonheur dus individus? Qu'ai-je fait que n'ayent pas
fait avant moi le divin Platon & la sage Xénophon?
Devois-je me soutenir dans la région la plus sublime
de la théorie, au risque de voir mes maximes désigurées dans l'application qu'on auroit pu en faire?
J'ai fait moi-même cette application dans plusieurs
parties, pour indiquer comment elle doit être saite
dans les autres, & en même-temps pour me rendre
plus intelligible.

Si je m'étois épargné les détails, on auroit dit, peut-être: Voilà de belles maximes, mais il faudroit une République, comme celle de Platon, pour pouvoir les réduire en pratique.

Si l'on m'objecte encore que mon plan ne peut convenir qu'à une grande Monarchie; & qu'ainsi mon Ouvrage ne contient pas les Eléments de la Politique pour tous les peuples, que ce ne sont pas même des éléments, je répondrai deux choses. La premiere, que mes principes & mes maximes sont pour tous les peuples, & que c'est à ceux qui connoissent bien chaque peuple, à les appliquer à son état. Si elles

font inapplicables quelque part, c'est que la constitution y est très-vicieuse, ou qu'un Etat n'embrasse pas un peuple, mais n'est qu'un petit domaine, qu'on ne peut appeller une société.

Ma seconde réponse est, que, si mon plan ne convient dans les détails qu'à une grande Monarchie, & s'il convient sur-tout à un Royaume que je n'ai pas besoin de nommer, je ne dissimule pas que c'est ce Royaume que j'ai eu principalement en vue. Comme citoyen du monde, j'ai assez fait, en développant les maximes les plus propres à rendre les hommes heureux. J'ai dû faire beaucoup davantage, comme citoyen de ma patrie. Car, je l'avoue de bonne soi, si j'aime tous les hommes, je n'aime pas toutes les sociétés, & j'aime jusqu'à l'enthousiasme celle dans laquelle je suis né.

Je dois de l'amour à tous les hommes, parce que chacun d'eux est mon prochain. Mais que me fait à moi la forme d'un Couvernement que les hommes ont établi, dont je ne suis pas l'auteur, dont les loix me sont étrangeres? Tout ce que je puis pour ma patrie, au contraire, je le lui dois. Je respecte sa constitution; je me croirois coupable, si je cherchois à l'altérer, parce que cette constitution existe par des loix qui sont obligatoires pour moi, & dont j'ai droit de réclamer le bénésice, comme je ne dois pas l'envier à mes concitoyens. Qu'ils soient tous animés de ce même esprit; qu'ils ne grossissent les charges qu'ils supportent : & la justice, en rentrant dans leurs

cœurs, ramenera dans leur esprit toutes les raisons qu'ils ont de consentir à ce que chacun soit maintenu dans ses droits, ou qu'à chacun soit rendu ce qui lui appartient.

Tout est compensé dans une société qui a des loix; hors pour ceux qui échappent à l'inspection de cele les-ci, & se sont un cœur sophistique, & un front d'airain, pour n'aimer que ce qu'ils possedent sans l'avoir mérité, & pour ne pas rougir d'être des frêlons au milieu des abeilles. Je ne parle point des vices du Gouvernement qui produisent la facilité des abus, ni des défauts de l'administration que je reconnois dans Je fait, & que je ne suppose pas dans la théorie. Il en réfulte des injustices; c'est-à-dire, que l'éducation des citoyens étant bonne, ils font privés, fans qu'il y ait de leur faute, de ce qu'ils apprirent à aimer; ou que l'éducation étant abandonnée au hasard, tel en recoit une qui lui fait aimer ce qui n'étoit pas fait pour lui, & tel autre ne desire même pas un bien auquel il avoit droit, & qui n'en est pas un pour lui.

Sans doute, de pareils défauts dans l'administration, font des malheureux, ou des citoyens inutiles, onéreux même à la patrie. Celui-ci porte un titre qu'il croit lui fussire, & qu'il n'a pas dû mériter, mais qui devoir être, pour ceux qui le formerent, un moyen de lui inspirer des desirs. Celui-là s'indigne de voir audessus de lui, en vertu de la loi, un citoyen qui vaut mieux que lui. Pourquoi a-t-il appris à desirer une supériorité pour laquelle il ne naquit pas? Il a l'esprit orné, il croit avoir des vertus; mais ce sont

dissoudre la chaîne d'acier qui le retient dans une place, où il ne se trouve pas bien: vous dites qu'il a été bien élevé; je le nie, & j'ajoute que l'homme auquel il se compare, a aussi été mal élevé. S'ils l'eussent été bien tous les deux ils n'auroient point de desirs qui ne pussent être satisfaits, sans ensreindre ou sans abroger les loix qui leur marquerent leur place.

J'entends des murmures s'élever contre ce que je dis ici, quoique ce ne soit que la répétition, en d'autres termes, de ce que j'ai déja dit. Je dois encore les écouter, & y répondre. Puissé-je prouver à mes concitoyens, que c'est d'eux-mêmes, & non des loix, qu'ils doivent être mécontents!



Textal poursage pas evrodes a come publique. Et come encoré à la findeur crisse (o. n'ar peut-encapes de la findeur crisse (e. n'ar vitas a Capitalis about a sa prindeur est en mon que a a us (edente è différence



#### CHAPITRE IL

Objections contre la classification légale des citoyens; avec les réponses à ces objections. On discute l'opinion des meilleurs & plus sages Ecrivains de l'antiquité. Parallele de la Démocratie & de la Tyrannie. Ce qu'il faut entendre par un citoyen en politique. Différence entre la puissance de terre & de celle de mer, relativement à la constitution intérieure.

#### DIALOGUE

#### ENTRE L'AUTEUR ET TIMOPHTONE.

#### TIMOPHTONE.

L faut avoir renoncé à l'estime publique, je dirois même à toute pudeur, pour ressusciter dans ce siecle éclairé de vieilles maximes, qui rameneroient l'antique barbarie dont nous avons eu tant de peine à secouer le joug.

#### L'AUTEUR.

Je n'ai pourtant pas renoncé à l'estime publique, & moins encore à la pudeur : mais je n'ai peut-être pas du Public la même idée que vous ; & , sans doute, la pudeur est un mot qui a deux sens très-différents.

Le Public est composé de gens sensés, qui n'approuveront jamais qu'on asservisse à des préjugés ridicules, ni leurs paroles, ni leurs actions; & l'entreprendre comme vous faites, c'est déclarer la guerre à tour ce Public; ce que ne sera jamais un homme à qui il restera un peu de retenue.

#### L'AUTEUR.

Vous êtes un peu dur, Monsieur; mais c'est, sans doute, votre ton ordinaire, ou un effet de votre vivacité.

#### TIMOPHTONE.

Qui est-ce qui n'en auroit pas, quand on voit un seul homme qui prétend être plus sage que toute l'Europe?

#### L'AUTEUR.

Vous parliez tout-à-l'heure du Public, maintenant vous parlez de l'Europe, bientôt vous ferez parler tout l'univers, pour peu qu'il veuille se mêler de la conversation.

#### TIMOPHTONE.

Oui, Monsieur, toute l'Europe est revenue des ridicules préjugés qui ont si long-temps fait rougir l'humanité. Voyez ce qu'est en Italie cette classification que vous croyez si nécessaire?

#### L'AUTEUR.

Je la trouve encore en quelques endroits; mais, dites-moi, qu'est-ce que c'est que le reste?

En Allemagne, elle n'existe, en certains endroits, dans toute sa rigueur, que pour y montrer toute son inutilité. Ailleurs, c'est-à-dire dans les deux portions de l'Allemagne, où l'on pense, on travaille à la détruire si on ne l'a déja fait.

#### L'AUTEUR.

Ce n'est pas précisément où l'on pense, que l'on détruit la classification nationale; c'est où l'on pense mal. Où elle est inutile, c'est qu'il n'existe pas proprement de Gouvernement qui la puisse mettre à prosit; ou il n'y a point-là de Princes, ou les Princes sont trop petits pour pouvoir employer les débris qui leur sont échus d'une vaste constitution.

#### TIMOPHTONE.

Vous prononcez comme un Docteur; mais vous ne prouvez rien.

#### LAVTEUR

Et vous-même, avez-vous prouvé quelque chose? Je fais ce que vous avez fait le premier.

#### TIMOPHTONE.

On pense mal, dites-vous, où l'on s'efforce de détruire la classification. Quelle preuve en avez-vous?

#### L'AUTEUR.

Si vous insistez là-dessus, je commencerai par vous demander la preuve du fait que vous alléguez.?

TIMOPHTONE.

Il n'a pas besoin de preuve : il est de notoriété publique.

#### L'AUTEUR.

Avez-vous vu quelqu'édit dans lequel ce projet foit annoncé & motivé ?

#### TIMOPHTONE.

N'est ce que par des édits que les Princes résorment la constitution de leurs Etats? Une conduite soutenue de leur part est plus essicace qu'un édit, & ne révolte aucun ordre.

#### L'AUTEUR.

Je vous entends. Quelques Princes ont des vues qu'ils n'osent avouer, quoique tout-puissants, & que vous devinez. Ils se conduisent par des motifs que vous ignorez, & auxquels pourtant vous donnez des éloges. En vérité, voilà un genre de preuves qui m'est nouveau.

#### TIMOPHTONE.

Quand les Princes font bien, je leur suppose de bons motifs. Qu'y a-t-il en cela qui doive vous choquer?

#### L'AUTEUR.

Je ne me choque de rien. Je dis seulement qu'un fait douteux, & dont le motif est inconnu, ne doit pas être cité en exemple, ni faire autorité en faveur d'une maxime.

#### TIMOPHTONE.

Le fait est-il vrai, ou ne l'est-il pas?

#### L'AUTEUR.

C'est à vous à le prouver, & je ne suis pas obligé de vous sournir des armes contre moi, lorsqu'en niant le fait, je ne gagnerois rien avec vous.

#### TIMOPHTONE.

Ce n'est pas-là disputer de bonne soi. Pour moi, je ne cherche qu'à prouver la vérité.

#### L'AUTEUR.

Voilà ce que vous avez dit de mieux jusqu'ici. Vous ne cherchez pas la vérité; mais vous cherchez à la prouver; c'est-à-dire que votre opinion, avant que vous l'ayiez prouvée, est déja la vérité. Il ne s'agit plus que de la revêtir de ses preuves. En bien, je confens à vous servir. Il est vrai que, dans deux grandes portions de l'Allemagne, on se conduit comme si l'on vouloit détruire toute classification légale.

#### TIMOPHTONE.

Enfin, vous avouez ce que vous ne pouvez nier. Voilà, en vérité, un effort bien généreux.

#### L'AUTEUR.

Dans une partie de l'Allemagne, on n'a que deux objets, auxquels tout le reste est subordonné. On veut avoir autant de soldats qu'on en peut entretenir, & autant d'argent qu'il est possible, pour entretenir beautoup de soldats.

TIMOPHTONE,

Après.

#### L'AUTEUR.

Pour avoir beaucoup de soldats, il saut avoir beaucoup de chess. Or ceux ci sont toujours plus chers que
les Soldats, & ils le deviennent à l'excès, quand ils
n'ont rien de chez eux, & qu'ils sont la guerre pour
gagner. C'étoit le cas où se trouvoit la plus puissante
Maison de l'Allemagne, depuis que la milice étant devenue roturiere par la suppression de la Gendarmerie
& du service séodal, la Noblesse répugnoit à entres
dans cette milice. Il s'alloit payer de gros gages à des
paysans, ou à des artisans devenus Officiers; & comme
ils retenoient de leur premier état le desir de gagner;
il falloit encore leur permettre des prosits, & c'étoit
aux dépens des Pays où ils étoient en quartier, &
qu'ils mettoient à contribution, comme s'ils eussent été
chez l'ennemi.

#### TIMOPHTONE

Quoique vous vous écartiez, je veux bien vous suivre. Qu'étoit-il besoin que les Officiers gagnassent beaucoup d'argent? Celui qui avoit servi comme soldat pour cinq sols, ne pouvoit-il pas servir, commé Officier, pour le même prix?

#### L'AUTEUR.

Je ne me suis point écarté; & ce sera encore sans perdre de vue la question principale, que je répondrai à celle-ci. Je suppose qu'il fallût séduire une recrue que l'on vouloit saire, par quelqu'espérance qui lui adoucît la servitude où l'on vouloit l'entraîner; un avancement possible n'étoit-il pas un appas nécessaire?

Affurément.

#### L'AUTEUR.

Un avancement purement honorifique, auroit-il été un appas suffisant pour cette classe de citoyens?

#### TIMOPHTONE.

Si je dois dire ce que je pense, je ne le crois pas. Mais c'est un crime des loix & des mœurs, que la Bassesse des sentiments que l'on reproche si injustement à cette classe malheureuse.

#### L'AUTEUR.

C'est une autre question, à laquelle nous pourrons revenir. Toujours est-il certain qu'à des gens avides d'argent, il falloit en donner un peu, & en saire espérer beaucoup.

#### TIMOPHIONE.

Je le crois ainsi.

#### L'AUTEUR.

Il ne suffisoit pas de promettre: il salloit que les soldats parvenus sussent opulents; & asin que l'on en trouvât d'autres qui voulussent parvenir, & aussi pour que l'on sût sûr des ches, & que l'on ne craignit ni leur négligence, ni leur désertion.

#### TIMOPETONE.

Je ne vois pas que la chose pût être autrement avec des hommes tels que vous le supposez.

#### L'AUTEUR.

Vous conviendrez donc que ces chefs devoient être fort chers, & que la licence qu'il falloit tolérer ne pouvoit manquer de ruiner le Pays. D'où il devoit arriver que le Souverain en tirât fort peu d'argent.

#### TIMOPHTONE.

C'étoient là de grands désordres; & il est bien surprenant qu'on les ait soufferts.

#### L'AUTEUR.

On s'en est en effet lassé; & pour y remédier, autrement que par des ordonnances, qui ne servoient qu'à dégoûter les Officiers, soit par la contrainte, soit par la punition des contraventions....

#### TIMOPHTONE,

On a hauffé leur folde.

#### L'AUTEUR.

On en a fait semblant. Mais c'eût été une autre folie de la hausser à proportion des profits que l'on vouloit retrancher. On l'a réellement diminuée; mais en mêmetemps on a cherche d'autres hommes pour en faire des chess,

#### TIMOPHTONE.

Et ces hommes, où les a-t-on cherchés?

#### L'AUTEUR.

Dans la Noblesse, à qui l'on a tâché de donner du goût pour cette milice, qu'elle dédaignoit depuis longtemps,

Cette Noblesse méritoit bien d'être dédaignée elle-

L'AUTEUR.

Tant qu'il vous plaira; mais on avoit défespéré de trouver ailleurs une ambition prédominante sur les autres passions, & cet honneur, qui n'étant autre que la crainte de perdre, suppose qu'on a déja quelque chose. On ne pensoit pas à chercher un désintéressement parfait; & quand on l'auroit trouvé, s'il n'avoit pas été joint à une fortune honnête dans un assez grand nombre de sujets courageux & ambitieux par état, on n'auroit pas pu en faire une qualité indispensable. Il sussificit que l'intérêt ne sût pas la passion dominante des hommes que l'on cherchoit.

#### TIMOPHTONE.

Comment s'y est-on pris pour donner à cette inutile & siere Noblesse le goût du service?

#### L'AUTEUR.

Elle n'étoit pas inutile, quoiqu'elle fervît peu, soit dit en passant, & sauf la preuve, s'il en est besoin. Mais pour répondre à votre question, je vous dirai qu'on a fait assez mal deux sort bonnes choses.

On a accordé aux militaires des honneurs de Cour, dont la nation est très-avide. Cela étoit bien pensé; car un Officier est un désenseur honorable de la patrie. Il doit paroître respectable à ses subalternes, & avoir bonne opinion de son état. Mais on a en mêmement restreint les honneurs des simples Nobles; ce

qui étoit mal fait, puisque, pour concevoir des sentiments élevés, il faut avoir une haute opinion de ce qu'on est.

La seconde chose qu'on a faite, à été de mettre la Noblesse mal à son aise chez elle, & d'altérer les grandes fortunes : ce qui n'étoit pas bien ; mais on n'a péché que dans la forme. Il falloit simplement favoriser la division des fortunes. Ne triomphez pourtant pas, quand je vous dirai que des contributions excessives sont entrées dans l'exécution de ce plan. Le luxe 2 encore plus fait : ce qui est un grand mal; & quant aux contributions, on peut en charger la Noblesse, fans l'avilir, dans un Pays où il y a un intervalle presqu'immense à tous autres égards entre le Noble & le payfan. Où cet intervalle n'est que dans le titre, les sentiments & un ancien préjugé, si vous abrogez les franchises, vous ôtez aux mœurs l'appui de la loi; vous mettez en contradiction la réalité & l'opinion : vous devez donc anéantir celle-ci avec le temps. Mais quoiqu'on ne coure point encore ce risque dans le Pays dont nous parlons, il n'en est pas moins vrai qu'on y a trop fait pour mettre la Noblesse dans le cas d'avoir besoin des modiques appointements qui font attachés aux places militaires. On doit penser que l'opulence de quelques membres contribue aussi au lustre de l'ordre, & que, pour certains emplois, un Noble opulent yaut mieux qu'un autre.

#### TIMOPHTONE.

A-t-on réuffi à rendre la Noblesse militaire dans le Pays dont nous parlons?

#### L'AUTEUR.

Le succès n'est pas encore complet, parce qu'il reste à cet ordre deux très-bons métiers, dont l'un occupe beaucoup de cadets, & l'autre, beaucoup d'aînés.

#### TIMOPHTONE.

Quels sont ces métiers, je vous prie?

#### L'AUTEUR.

Le premier est celui de porter un titre ecclésiastique réservé à la Noblesse, & de manger quelques biens facrés, dont les maîtres de poste ent leur bonne part, parce que ces bons Clercs sont souvent en route pour courir ce qu'on appelle des Péremptoires.

L'autre métier est celui de présider à la police, & de rendre la justice sur ce qu'on appelle le Banc des Nobles : car il saut que la plupart des tribunaux soient mi-partis des Nobles & de Docteurs : & comme la Noblesse n'est pas extremement nombreuse, elle ne peut suffire à ces deux prosessions & à la milice; mais elle est suppléée dans cette derniere partie par un trèsgrand nombre de Nobles, que le reste de l'Allemagne sournit aux troupes dont nous parlons.

#### TIMOPHTONE.

C'est une véritable manie d'employer des Nobles étrangers, plutôt que des sujets qui ne sont pas Nobles, mais qui auroient de plus le zele patriotique, & une sidélité à l'épreuve.

#### L'AUTEUR.

C'est sur quoi je n'ai rien à vous dire, sinon qu'on

fe trouve bien de cette méthode, & qu'on ne pense pas à la changer. Dites-moi maintenant s'il vous reste quelqu'envie de citer cette partie de l'Allemagne, comme fournissant en votre faveur un suffrage d'un grand poids?

#### TIMOPHTONE.

Je citerai du moins la puissance rivale de celle dont nous venons de parler.

#### L'AUTEUR.

Vous n'en ferez rien, si vous vous souvenez de ce que j'en ai déja dit. Mais de plus, ce ne sera jamais dans un camp que j'irai chercher le modele d'une constitution monarchique & durable. Passez donc outre, si vous m'en croyez.

#### TIMOPHTONE.

Qu'est-il besoin de parcourir toute l'Europe, pour ne trouver par-tout que des restes de barbarie? Au moins est-il certain que tous les Princes de l'Europe travaillent à ruiner leur Noblesse, où il y en a.

#### L'AUTEUR.

Presque tous les Princes de l'Europe sont aussi des dettes; en conclurez-vous que ce soit bien de s'endetter? Presque tous surchargent leurs peuples d'impôts, & ne veulent qu'aucun privilege arrête ou gêne leurs opérations de finance : est-ce un motif bien louable, & dont vous ayiez envie de vous prévaloir? Il n'en sur pas de même autresois, lorsque les Princes se regardoient encore comme les premiers Nobles de leur

Etat, & regardoient les autres Nobles comme leurs compagnons d'armes, les gardiens de leur autorité, les garants de leur grandeur, les défenseurs privilégiés de leur territoire.

Les peuples s'en trouvent-ils mieux pour avoir des défenseurs mercenaires, dont les exploits, souvent inutiles, parce que souvent un caprice fait agir à tort & à travers ces bras désœuvrés; dont les exploits, dis-je, seront encore payés par la dixieme génération, qui aura oublié jusqu'à la date des guerres dont elle supportera le fardeau.

C'est-là ce que vous n'appellerez pas des restes de barbarie; car les Barbares, de qui nous descendons, ne savoient pas ce que c'étoit que de faire la guerre à crédit. Mais cette invention n'est non plus ni Grecque, ni Romaine, ni Egyptienne, que je sache. Quel nom lui donnerez-vous?

#### TIMOPHTONE.

Ce n'est pas de quoi il s'agit. Mais prouvez-moi que la belle antiquité ait connu un ordre de Noblesse, & qu'aucun Sage en ait imaginé l'institution, comme une chose qui pût jamais être nécessaire, ou seulement utile?

#### L'AUTEUR.

Vous voilà dégoûté des voyages, & vous vous rejettez fur l'histoire. Croyez-vous donc que je sois obligé de vous suivre par-tout?

#### TIMOPHTONE.

Quand on soutient, comme vous, une these qui

ne peut être avouée par la raison, on doit avoir recours aux autorités, & celle de l'antiquité est respectable.

#### L'AUTEUR.

Remarquez, je vous prie, Monsieur, que ce n'est pas moi qui ai eu recours à ce moyen de désense: c'est vous qui avez compté de me faire perdre courage, en me montrant ma solitude. Prouvez donc que l'antiquité est contre moi, puisque vous n'avez pas réussi à m'ôter tous les suffrages de nos contemporains.

#### TIMOPHTONE.

Si je n'y ai pas réuffi dans les contrées où vous m'avez égaré, je n'ai pas renoncé à vous écraser fous le poids des suffrages qui doivent en avoir le plus pour vous; mais puisque nous en sommes à l'antiquité, dites-moi si vous n'avez jamais lu que les anciens recommandoient sur-tout l'égalité des citoyens, & qu'ils regardoient comme une playe faite à la constitution tout ce qui tendoit à altérer, cette égalité?

#### L'AUTEUR.

Je vous demanderai à mon tour, si vous avez lu les Ouvrages politiques de quelqu'Ecrivain Spartiate, ou ceux de quelque Ministre Macédonien, ou ceux d'un Athénien, qui ait écrit avant Codrus, ou ceux d'un Thébain, contemporain de Cadmus, ou ceux d'un Perse, compagnon de Cyrus, ou ceux de quelque Prêtre Egyptien, ou ceux d'un Romain, qui ait vécu ayant l'expulsion des Tarquins, ou ceux d'un Cartha-

ginois, qui ait vu la Reine Didon, ou enfin ceux d'un Toscan, qui ait occompagné Porsenna au siege de Rome.

#### TIMOPHTONE.

Vous m'excédez avec vos citations négatives. Que

#### L'AUTEUR.

Qu'aucun des écrits qui nous restent de la belle antiquité, n'ayant eu pour Auteur un homme qui ait écrit pour un Etat monarchique, tous les Auteurs que vous pourrez me citer, sont récusables sur la question dont il s'agit, & que vous ne pouvez excepter contre ma récusation, sans vous rendre suspect d'en vouloir autant au trône, qu'à la Noblesse qui en est le soutien.

#### TIMOPHTONE.

On fait trop qu'aujourd'hui le trône a d'autres soutiens que votre Noblesse, pour que je craigne de me rendre suspect en l'attaquant. Ainsi vous pouviez vous épargner cette invective.

#### L'AUTEUR.

Vous ressemblez à un matelot de nouvelle recrue, qui s'est embarqué par un temps calme, & qui trouve dans la manœuvre du vaisseau beaucoup de pieces inutiles. Si on l'en croyoit, combien on simplifieroit les cordages; combien on les rendroit plus faciles à manier; que d'ancres & de cabestans on auroit laissés dans le port! Avez-vous vu un orage politique, ou êtes-vous sûr qu'il ne s'en élevera plus?

#### TIMOPHTONE.

Comment s'en éleveroit-il? C'est prévoir les malheurs de bien loin; ou plutôt c'est se faire un fantôme dans l'obscurité de l'avenir, que de compter pour quelque chose la possibilité d'un pareil orage. Cherchez de meilleurs raisons, si vous voulez convaincre les gens sensés.

### L'AUTEUR.

Je n'ai lu nulle part que vingt ans avant une révolution, le commun des hommes l'ait prévue; je doute même qu'il y ait des Sages, qui, dans cet éloignement, ayent pu annoncer un pareil développement des germes de discorde qu'à peine ils devoient appercevoir.

Il en est de ces orages comme de ceux qu'on éprouve fur la mer. On les prévoit lorsqu'ils sont près d'éclater, & souvent même on les prévoit & on s'y prépare trop tard. A bon compte, gardons tous nos cordages & nos ancres.

#### TIMOPHTONE.

Nous avons tout cela dans ces corps intermédiaires, qui font les médiateurs naturels entre le Souverain & les sujets.

### L'AUTEUR.

Ce cable-là me paroît bien foible. Je craindrois beaucoup qu'il ne laissat l'ancre dans le sable, pendant que le vaisseau iroit se briser contre les écueils.

#### TIMOPHTONE.

Pensez-vous donc que tant de corps, qui n'en sont plus qu'un, soient d'une sorce médiocre?

### L'AUTEUR.

Pensez-vous qu'un cable, pour avoir cent brasses de longueur, en soit plus sort? S'il casse en un endroit; tout le reste ne sert plus à rien.

### TIMOPHTONE.

Ainsi le plus sublime génie de ce siecle n'est pour vous qu'un visionnaire?

# L'AUTEUR.

Vous voudriez bien m'en faire un ennemi; mais vous n'y réuffirez pas. J'étends sa doctrine, loin de la résuter. Un corps intermédiaire, dans l'ordre légal; est utile & même nécessaire. Il a deux sonctions; celle d'épargner au Souverain la triste nécessité de juger & de condamner; & celle de désendre les loix, ou de les reconnoître.

Il arrête donc d'un côté les écarts de la tyrannie; & par le respect qu'il doit se concilier, il tranquillise les peuples. Mais ceci n'a lieu que dans le calme; & lorsque la loi est encore la base & le lien de tout; car ce corps intermédiaire n'est que par la loi. Si le Souverain s'oublie au point d'employer la force par laquelle il ne regne pas, ou qu'une partie de la nation ait recours à la force qui ne réside pas dans le corps intermédiaire dont nous parlons; dans ces deux cas, dis-je, qu'arrivera-t-il?

# TIMOPHTONE.

Le plus fort l'emportera, & fera de nouvelles loix qui lui feront avantageuses; car tel est le droit du plus fort, lorsque, de part & d'autre, on a pris la force pour arbitre.

L'AUTEUR.

Fort bien : c'est-à-dire que la société mourra de la premiere maladie qu'elle aura.

### TIMOPHTONE.

Elle ne mourra pas; mais la conflitution sera changée: c'est-à dire, que, si le Souverain est le plus sort, à l'aide de ses troupes mercenaires; il deviendra despote; & que, s'il est le plus soible, il perdra la coutonne, ou les droits qui y surent attachés.

#### L'AUTEUR.

Si ce n'est pas-là la mort de la société, c'est celle de la constitution. Or celle-ci est bonne, ou elle est mauvaise. De plus, un changement de constitution est suivi d'une nouveauté, d'où naît un déplacement dont on a pas pris l'habitude; cé qui conduit à une autre crise, & finalement à plusieurs révolutions consécutives. Appellez-vous société, une soule d'hommes qui s'agitent en sens contraires, s'entre dégradent & s'entre-déchirent?

### TIMOPHTONE.

Il est vrai qu'en cet état une société ne mérite plus ce nom. Elle peut renaître; mais elle est morte dès que les loix & les mœurs n'ont plus d'empire sur les individus qui la composent.

#### L'AUTEUR.

Nous voilà donc d'accord sur ce point. Mais maintenant, n'imaginez-vous pas qu'il puisse y avoir un corps intermédiaire dans l'ordre de la force, comme dans celui des loix?

#### TIMOPHTONE.

Je ne l'imagine point.

### L'AUTEUR.

Supposez avec moi que toute la force ne réside, ni dans le Souverain qui peut opprimer, ni dans le peuple que peut saisir & enslammer une aveugle sureur, soit fanatisme, soit mécontentement.

#### TIMOPHTONE.

Je le suppose, puisque vous le voulez, quoique je ne le conçoive pas.

#### L'AUTEUR.

Yous ne le concevez pas, parce que vous ne voyez des troupes mercenaires & réglées que du côté du Prince, & la multitude qui accable, que du côté du peuple. C'est peut-être là le cas où se trouve l'Empire Ottoman. Mais imaginez pour un moment un ordre qui soit au-dessus du peuple, & au-dessous du Prince; pour qui le despotisme de celui-ci ne soit pas, comme pour les satellites d'un tyran, un moyen d'obtenir de plus grands avantages; qui ne se fasse pas des des griefs, de ce qui irrite le peuple, parce qu'il n'est pas de la même condition : n'est-il pas évident qu'un tel ordre ne s'unira pas au peuple, auquel dès-lors il seroit affervi, parce que celui-ci seroit plus nombreux, & . avec lequel il ne pourroit espèrer que l'égalité, ce qui seroit pour lui une dégradation? N'est-il pas encore évident

évident que ce même ordre ne pourroit se joindre au Souverain pour faire prévaloir le despotisme, qui ne connoît ni loix, ni privileges, & sous lequel il n'existeroit plus que précairement, c'est-à-dire, qu'il n'existeroit pas; car en fait de constitution, ce qui est précaire, n'est pas?

### TIMOPHTONE.

Ces deux points me paroissent évidents. Il ne reste plus qu'à trouver un ordre qui puisse n'être pas écrasé entre les troupes mercenaires d'un côté, & la multitude armée de l'autre.

#### L'AUTEUR.

Peut-être ne serai-je pas plus heureux que vous a trouver cet ordre, si, par des troupes mercenaires, vous entendez un corps de satellites étrangers, comme les Gaulois & les Italiens de Denys l'ancien, ou une armée composée uniquement de vagabonds, sans biens, sans familles, & sans autre état que celui de soldat, comme surent les armées de l'Empire Romain depuis Auguste, les Mammelucs en Egypte, &c.

Mais si ce que vous appellez des troupes mercenaires, ne l'est qu'à certains égards; si l'élite de ces troupes est prise dans l'ordre dont j'ai supposé l'existance, en conserve l'esprit, & le rend dominant dans le reste des troupes que je suppose lui être militairement subordonnées, ne concevez-vous pas que ces troupes ne s'armeront pas contre l'ordre qu'elles respecteront; qu'elles seront pourtant sidelles au Prince, pour empêcher qu'on ne lui arrache rien par la sor-

Tome V.

ce; que l'ordre lui sera fidele aussi dans la même vue; mais qu'en sauvant le pécheur, s'il est permis de parler ainsi, & les troupes & l'ordre de concert lui seront une loi de se convertir? Si le Prince est innocent, il y aura encore bien moins de difficulté.

### TIMOPHTONE.

Il pourra bien l'être toujours, & le peuple sera facrisse par le Prince à l'ordre, & par l'ordre au Prince.

### L'AUTEUR.

Vous supposez une chose impossible. Si le Prince facrission le peuple à l'ordre, il seroit sortir le peuple de sa main, ou seroit la dupe d'un partage qu'il seroit avec un ordre nombreux, & plus voisin que lui des individus qu'il s'agiroit d'afservir ou de dépouiller. Si l'ordre facrission le peuple au Prince, il lui accorderoit le pouvoir desposique sur la partie la plus nombreuse de la nation; c'est-à-dire, qu'il se mettroit entre le cimeterre & le billot. Vous avez donc supposé une convention extravagante. Or, c'est supposer l'impossible en pareille matiere.

### TIMOPHTONE.

Cet ordre, auquel vous attribuez la fonction de corps intermédiaire, relativement à la force, quel serat-il, je vous prie?

#### L'AUTEUR.

Ce fera celui en qui résidera essentielsement le courage; qui aura des prérogatives par lesquelles il se trouvera élevé au-dessus du peuple, & intéressé au maintien de la royauté; qui sera affez nombreux pour en imposer au peuple, & n'être pas accablé par une bande de satellites; qui aura affez de richesses, & assez de crédit; qui sera affez répandu dans les Provinces, & sur-tout dans les campagnes, pour retenir dans le devoir une partie de la multitude, & empêcher que le désordre ne devienne général. L'ordre qui réunira tous ces avantages, sera le corps intermédiaire dont je parle.

#### TIMOPHTONE.

Rien n'est plus clair. Cet ordre doit être celui de la Noblesse; mais je vous avertis qu'il n'aura bientôt plus la plupart des attributs que vous avez prouvé être nécessaires à votre corps intermédiaire. Préparezvous donc à chercher un autre.

### L'AUTEUR.

Il m'est impossible de prévoir comment un autre ordre lui pourra être substitué, sans devenir à son tour un corps de noblesse, & tel précisément que devroit être celui qui existe. Il y auroit donc de la solie à chercher ce qu'on ne trouvera point, lorsqu'on peut réparer & garder ce qu'on a

### TIMOPHTONE.

Vous m'avez attiré sur un champ de bataille, où tout l'avantage est pour vous, après m'avoir sait quitter une position où j'étois inattaquable. Je vous y ramene, & je vous demande ce que les anciens, qui étoient très-sages, entendoient par l'égalité des citoyens?

fe'

116

#### L'AUTEUR.

C'est à vous à me se dire, s'il importe que nous le sachions : mais je vous ai déja répondu que ce que les anciens ont dit du Gouvernement républicain, nous est étranger.

### TIMOPHTONE.

Ceci est une désaite; car vous savez bien que; d'un Gouvernement à l'autre, il y a variété dans les maximes par la différence des combinaisons, & non dans les principes qui naissent de la nature de l'homme, & de l'origine, ainsi que de l'objet, de toute société.

### L'AUTEUR.

Je sais ce que vous venez de dire; & tout ce que je demande, est que vous vous en souveniez.

### TIMOPHTONE,

Je vous promets de m'en fouvenir; mais dites-moi maintenant ce que les anciens entendoient par l'égalité civile?

#### LAUTEUR

Ayez la bonté de me le dire vous-même, vous qui avez cité cette égalité, autresois si recommandée, comme une objection victorieuse contre mes maximes.

#### TIMOPHTONE.

Par égalité entre les citoyens, les anciens entendoient la jouissance de droits égaux, & autant qu'il étoit possible, de fortunes égales; car, à ce dernier égard, une disproportion trop grande entre les citoyens leur paroissoit avoir de grands inconvénients, & mê-

### L'AUTEUR.

Ce qu'on entendoit par égalité à Athenes, par exemple, étoit-il la même chose que ce que l'on appelloit ainsi à Rome?

#### TIMOPHTONE.

Apparemment, si vous parlez de Rome libre.

#### L'AUTEUR.

C'est ainsi que je l'ai entendu. Mais nous conclurons delà, qu'à Rome comme à Athenes, il n'y avoit aucune prérogative attachée à la naissance; en sorte qu'on y devenoit Sénateur, comme à Athenes on deyenoit Aréopagite.

### TIMOPHTONE.

Ceci n'est pas exact, puisqu'à Rome il y avoit des familles patriciennes; mais l'égalité & la parité se retrouvoit, en ce que tout citoyen pouvoit aspirer aux dignités, & par elles, au patriciat.

#### L'AUTEUR.

Il restoit pourtant une dissérence, puisque l'un naisfoit patricien, & devenoit Sénateur par le droit de sa naissance; tandis que l'autre devoit solliciter les dignités, entrer par elles dans le Sénat, & acquérir, avec beaucoup de peine, le patriciat à sa famille.

#### TIMOPHTONE.

Je suis obligé de reconnoître cette différence,

# L'AUTEUR VIOLEN

Ainsi l'égalité n'étoit pas à Rome ce qu'elle étoit à Athenes. N'en savez-vous point une définition sous laquelle elle ait été commune à ces deux Républiques?

TIMOPHTONE.

Vous me serez plaisir de me dire la vôtre,

### L'AUTEUR.

Volontiers; mais je fuis un peu furpris que vous ayiez fait une citation, & que ce foit à moi à expliquer ce qu'elle fignifie.

J'entends par égalité entre les citoyens, la jouisfance égale des droits qui dérivent néceffairement de cette qualité; & je distingue les droits des prérogatives, au maintien desquelles s'étendent ces droits, aussi-bien qu'à la sûreté des fortunes, quoiqu'inégales entre elles.

Ainsi c'est un droit de tous les citoyens d'être libre, autant que le comportent les loix; mais ce n'est pas un droit des citoyens en général, d'avoir de l'autorité, ou du pouvoir : ce peut être l'objet d'une prérogative. C'est un droit des citoyens, de conserver chacun le bien qu'il a; mais ce n'est pas un droit d'être riche : c'est la prérogative de ceux qui ont acquis de grands biens, ou qui en ont hérité.

C'est un droit des citoyens de n'être ni gênés, ni molestés par qui que ce soit; mais ce n'en est pas un de n'être contenus par aucune loi. Ce n'en, est pas un non plus que ce que la loi accorde à l'un, elle l'ac

corde à l'autre; car la loi peut avoir égard à la naif fance, aux richesses, à l'éducation, & fonder sur toutes ces choses, ou sur chacune d'elles, ou sur une d'entre elles seulement, une différence qui sera prérogative pour les uns, & exclusion pour les autres.

Vous voyez que l'égalité, ainsi définie, peut se retrouver dans toutes les sociétés qui sont gouvernées par des loix.

### TIMOPHTONE.

J'en conviens; mais il me semble que votre définition la réduit à rien.

### L'AUTEUR.

Prenez la peine d'y réfléchir, & vous trouverez, qu'ainsi définie, l'égalité reste ce qu'elle doit être, & que, sous toute autre définition, elle est une chimere ou une véritable iniquité, qui ne peut avoir lieu que fous la faulx du Despote, soit que le Despote soit un homme, soit que ce soit une multitude plus monstrueuse encore qu'un homme. Mais puisque vous avez cité, je citerai aussi; & au-lieu d'alléguer vaguement l'opinion de l'antiquité, je vous nommerai Xénophon & Platon, que vous ne pouvez récufer, & je vous demanderai si vous trouvez dans leurs écrits que l'égalité absolue des citoyens soit un moyen de rendre la société heureuse & florissante; pour moi, j'y ai trouvé le contraire. Je vous demanderai encore si les Spartiates, qui rétablissoient ou favorisoient par-tout l'Aristocratie, étoient partisans de l'égalité; je vous demanderai fi le peuple d'Athenes, ou celui de Syracufe, ces deux tyrans à vingt mille têtes, purent, à force d'injustices & de forsaits, établir l'égalité qu'ils idolâtroient, & à laquelle ils ne pouvoient eux-mêmes plier leurs opinions, puisqu'ils rendoient hommage, malgré eux, à la naissance, à la richesse, aux talents. Ils brisoient ensuite leurs idoles, direz-vous; mais est-ce un exemple à citer?

### TIMOPHTONE.

Ou vous défigurez l'antiquité, ou c'est un Pays dans lequel j'ai voyagé les yeux sermés; car je ne m'y reconnois plus. Du moins conviendrez-vous que, par la loi, tous les citoyens étoient égaux à Athenes & à Syracuse.

### L'AUTEUR.

J'en conviens, & c'est par-là précisément que je prouve, contre votre opinion, que l'égalité de fait ne peut subsister entre les hommes, puisque les mœurs & les préjugés triompherent de la loi dans ces deux Républiques. L'inégalité de richesse y sut prodigieuse. On y connut une Noblesse que donna une longue suite d'aïeux illustres, qui sut même relative à la seule origine.

Le crédit, comme les talents, furent inégalement partagés. Que fait donc la loi, lorsqu'elle détermine la différence des conditions, que n'ait pas commencé la nature, & que n'achevent pas des préjugés, dont les hommes ne se défendirent jamais, & dont il n'y a pas d'apparence que jamais ils se défassent?

#### TIMOPHTONE.

Vous ne vous contentez pas de m'avoir chaffé de mes avant-postes, vous voulez me prévenir jusques dans mon dernier retranchement; mais je me désends encore où vous croyez m'avoir battu. Athenes su une République slorissante, malgré l'égalité légale des citoyens. Cette égalité peut donc se concilier avec l'état de société.

#### L'AUTEUR.

Il faudra que je détruise Athenes pour vous en faire fortir. Cette République sut florissante, en partie comme l'est aujourd'hui une autre République que vous ne donnerez pourtant pas comme un modele que doivent suivre les Etats qui ont besoin d'une bonne milice. Elle gagna beaucoup d'argent par son commerce, & en acheta des soldats. Elle sut encore florissante, comme le seroit aujourd'hui une Monarchie bien réglée, par l'appui qu'elle trouva dans l'ordre des aisés, ou des possesseur un corps de Noblesse.

Lifez le Livre économique de Xénophon, & voyezy quelle étoit la condition de ces hommes distingués. Avec un bien qui vaut cinq cents mines, disoit Socrate à Critobule, vous êtes très-pauvre; & moi qui n'ai que la valeur de cinq mines, je suis très-riche. En premier lieu, vous êtes obligé de faire beaucoup de sacrisices, & de les saire magnisques; sans quoi vous ne feriez toléré, ni par les Dieux, ni par les hommes. Il vous saut en second lieu recevoir beaucoup d'hôtes chez

vous, & les traiter splendidement. De plus, vous devez inviter à votre table un grand nombre de citoyens, & yous les attacher par des bienfaits, si vous voulez vous conserver l'appui de vos partisans. Je remarque de plus que, dans le moment même, notre Ville vous assujettit à de grandes dépenses, comme de nourrir des chevaux, de donner des chœurs, de présider aux exercices, de prendre la défense des clients qui vous tombent en partage. Si nous avons un jour la guerre, il faudra que vous mettiez en mer, & que vous teniez des galeres à si grands fraix, & vous payerez de si fortes taxes, qu'il est à craindre que vous n'y puissiez subvenir. Prenez garde de manquer en quelque chose par esprit d'économie. Les Athéniens vous mettroient à l'amende, comme s'ils vous avoient surpris volant leur bien.

Comparez avec ce passage, qui ne vous présente que le triste tableau des vexations que faisoient éprouver aux riches, ces jaloux républicains, ces partisans outrés, & ces violateurs effrontés de l'égalité; comparez, dis je, avec ce passage, ce que Socrate met dans la bouche du sage Ischomaque, qui étoit l'un des propriétaires opulents dont je parle.

Ce vertueux citoyen s'exerçoit tous les jours à monter à cheval, de la maniere dont il falloit s'y exercer alors, pour bien faire le fervice de la cavalerie, qui étoit celui auquel il étoit obligé en temps de guerre, & qu'il faisoit avec distinction: car il passoit pour être tout à la fois le cavalier le plus adroit, & l'un des plus riches citoyens d'Athenes. Il étoit aussi un des

plus vigoureux, & n'étoit pas le moins heureux à la guerre, parce qu'il y portoit une fanté parfaite, & qu'elle n'avoit pour lui que ses dangers inévitables. La vie champêtre lui procuroit ces avantages, en mêmetemps qu'il augmentoit la valeur de son bien par les foins les plus affidus & les plus laborieux; en forte que les mêmes fatigues qu'il se donnoit pour être toujours prêt à faire campagne, étoient aussi celles d'un excellent économe : car il croyoit qu'il convenoit à un bon citoyen & à un homme sensé, d'améliorer son bien, Qu'y a-t-il en effet de plus agréable, disoit-il, que de rendre aux Dieux un culte magnifique, de pouvoir fecourir ses amis indigents, & de contribuer, autant qu'en le peut, à donner à fa patrie tout l'éclat qu'elle doit tirer de l'opulence des citoyens ? Vous voyez que ce qui ne vous paroissoit être qu'une servitude imposée aux riches par un peuple envieux, étoit aussi regardé par eux comme un devoir aussi sacré qu'honorable pour ceux qui le remplissoient. Mais observez en même-temps que cet Ischomaque étoit un agriculteur, ou un riche propriétaire; & rappellez-vous, si jamais vous avez lu le Traité des Revenus, ce que Xénophon nous apprend dans ce Traité, que le peuple d'Athenes fe foucioit peu du continent; qu'il n'y avoit que les propriétaires des terres qui fussent de bons guerriers fur terre, & qui eussent à cœur la défense du territoire de la République, & que le seul moyen qu'eût pu imaginer ce profond Politique pour renouveller le peuple d'Athenes, avoit été de faire de tous les citoyens autant d'hommes aifés & intéressés à la conservation du continent.

t

t

r

i

e

Ajoutez à ces considérations celles que vous offre le même Auteur dans le Livre économique que j'ai déja cité. Tous les arts, disoit encore Socrate, ne sont pas dignes d'un citoyen qui veut augmenter sa sortune, & se se tenir en état de servir sa patrie.

Les petits métiers qu'on appelle infames, sont méprisés avec une raison dans une République : car ils dégradent le corps, & s'opposent à sa persection, puisqu'ils obligent ceux qui les exèrcent à rester assis, à demeurer à l'ombre, & à être auprès du feu pendant des jours entiers; mais si le corps est efféminé, l'ame doit être encore bien plus foible. De plus, ces arts malhonnêtes occupent si fort ceux qui les professent, qu'il ne leur reste point de temps à donner ni à leurs amis, ni à la République. D'où il arrive que ces gens-là ne peuvent ni servir les premiers, ni défendre la seconde. Aussi dans quelques Villes, dans celles sur-tout qui sont belliqueuses, est-il défendu à tout citoyen d'exercer ces arts malhonnêtes. Quant à nous, continue Socrate, n'ayons pas honte d'imiter le Roi de Perse. Ce Monarque ne croit pas qu'il y ait deux arts plus excellents & plus nécessaires, que l'agriculture & l'art militaire; & c'est aussi à les maintenir dans un état brillant, & à les perfectionner, qu'il donne tous ses soins. Ces deux arts font freres, & se tiennent par la main. L'agriculture, outre le plaisir pur qu'elle donne à ceux qui s'en occupent sérieusement, augmente leur aisance, exerce leurs corps, & leur donne ou leur conserve toute la force dont ils ont besoin pour faire ce qui convient à des hommes libres. Elle est la nourriciere de tous les biens,

mais elle ne porte point à en jouir dans la mollesse; elle accoutume, au contraire, ceux qui l'aiment, à souffrir les rigueurs de l'hyver & les chaleurs de l'été; elle rend plus robustes ceux qui travaillent de leurs mains, plus alertes & plus difficiles à satiguer, ceux qui ne lui donnent que leurs soins, mais qui, pour avoir l'œil à tout, se levent de grand matin, & sont en peu de temps beaucoup de chemin. Il n'y a point de saison qui leur donne du relâche, parce que chacune a ses travaux.

Le cultivateur doit-il ensuite servir dans la cavalerie; c'est sur la terre, c'est par lui-même qu'ont été élevés & dreffés pour la guerre les chevaux qu'il montera. Doit-il servir dans l'infanterie; son corps endurci au travail, est à l'épreuve des plus grandes fatigues. La vue même des fruits de la terre, que l'on doit défendre contre l'ennemi, si on veut les recueillir, la possession d'une partie du sol, qui est le domaine de la société, ont encore une influence directe fur la résolution de combattre. Ce sont des biens qu'on ne peut ni quitter, ni emporter. Il faut donc les défendre. Mais de plus, quel autre art, plus que l'agriculture, rend les hommes vîtes à la course, adroits à tirer, légers à fauter? Quel genre de vie, plus que celui qu'on mene dans sa terre, met en état d'occuper utilement, & de bien traiter ses domestiques, de rendre la vie agréable à sa semme, de procurer à ses enfants ce qu'il peut y avoir pour eux de plus desirable, d'être généreux envers ses amis? Où peuton mieux traiter ses hôtes, & se procurer des plaifirs purs & fimples, tels que les avoue la nature? C'est-là que cette bonne mere nous enseigne la sage libéralité; elle nous enseigne encore la justice : car elle ne donne rien qu'au travail, & finit toujours par le récompenser. Elle nous accoutume à cet ordre qui proscrit les desirs immodérés, & toute avidité qui n'est pas jointe à une volonté égale de travailler. Enfin, l'agriculture nous apprend à nous aider les uns les autres, puisqu'elle rend l'homme nécessaire à l'homme, soit pour la défense, soit pour le travail. Elle est encore une école admirable du grand art de gouverner les hommes, & de commander les guerriers, puisqu'elle nous oblige à user d'adresse pour tirer beau. coup de travail de ceux que nous employons, fans payer trop cher leurs bras, & austi sans les chagriner, ni les dégoûter. Il faut que nous entretenions en eux la gayeté, que nous fassions naître entre eux l'émulation, que nous ménagions les petites espérances que nous pouvons leur donner. & les craintes que nous sommes en état de leur inspirer, de maniere. qu'à peu de fraix, & sans jamais épuiser ces reflources, nous en tirions tout le parti possible...

#### TIMOPHTONE.

En vérité, voilà une belle tirade sur l'agriculture, & que j'aurois entendue avec plaisir, si elle n'étoit pas aussi déplacée; mais qu'a ceci de commun avec la question que nous devons discuter?

# L'AUTEUR.

Avez-vous oublié que c'est Xénophon qui fait ainsi parler Socrate?

### TIMOPHTONE.

Au moins serois-je excusable de ne m'en pas souvenir. Mais encore, à quel propos cette citation?

### L'AUTEUR.

A propos de l'égalité entre les citoyens d'Athenes. Croyez-vous, en vérité, qu'un petit citoyen qui gagnoit sa vie sur le port, sur les galeres, ou dans la place publique, où il portoit un suffrage déja vendu, sût l'égal du bon & honnête Ischomaque, ou de tel autre Athénien qui, comme lui, faisoit valoir un grand domaine, occupoit beaucoup d'esclaves, & se faisoit beaucoup d'amis?

### TIMOPHTONE.

Il étoit l'égal des autres par la loi, quoiqu'accidentellement il leur fût très-supérieur.

#### L'AUTEUR.

Etoit-ce aussi un accident lorsqu'un propriétaire, par la nature de sa sortune, & par son genre de vie, avoit toutes les vertus dont nous venons de voir que l'agriculture est l'école, & qu'on n'en trouvoit pas le premier germe dans les autres citoyens, soit que les beaux arts sournissent à leur subsistance, soit que le commerce les enrichit, soit qu'avec une fortune médiocre & des talents pour la guerre ou pour l'économie, ils sussent enchaînés dans la Ville par leur goût pour les plaisirs & les choses frivoles, sans acquérir jamais, ni la gloire que donnent les armes, ni l'aisance que prouve l'industrie champêtre? Cette eritique est encore de Socrate, ou de son Disciple.

### TIMOPHTONE.

L'inégalité dont vous parlez étoit très-réelle, comme la précédente; mais c'étoit encore une inégalité fortuite, & qui n'étoit que dans les individus.

### L'AUTEUR.

Souvenez-vous que vous avez été le premier à me citer la sage antiquité; &, par cette raison, passezmoi mes citations. En voici encore une ou deux. Platon a fait dire à Socrate, que la Démocratie, qui est le triomphe de l'égalité, est l'empire des méchants sur les bons, & il a comparé cet empire à celui que les passions ont sur la raison dans un homme pervers.

Cette remarque est très-juste, puisqu'où les droits de tous les citoyens sont égaux, le petit nombre, comme ailleurs, est celui des hommes à qui leur naissance & leur aisance ont procuré ou facilité une éducation capable de leur élever l'ame, & de leur inspirer les sentiments, qui, plus que les qualifications légales, sont les citoyens. D'où il suit que l'autorité résidant dans le grand nombre ou dans la pluralité, elle se trouve entre les mains de ceux qui sont légalement & non moralement citoyens. D'après cet exposé, croyez-vous que Platon & son maître Socrate ayent été partisans de légalité légale, ou qu'ils n'ayent pas eu de bonnes raisons pour la désapprouver?

### TIMOPHTONE.

Platon a fait un plan de République où il n'y a pas le sens commun.

L'AUTEUR.

### L'AUTEUR.

Vous n'aimez plus Platon, comme je vois. Peutêtre ferez vous plus content de Xénophon, qui ramena les dix mille Grecs du fond de la Perse.

# TIMOPHTONE.

Voyons ce qu'il dit. Je n'ai vu de lui jusqu'ici que son goût pour l'agriculture.

#### L'AUTEUR.

Il commence à vous être suspect, ce me semble: Vous entrevoyez qu'il n'a donné de si grands éloges à l'agriculture, que pour revendiquer une grande supériorité sur les autres citoyens, en faveur des propriétaires de terres qui devoient faire le petit nombre à Athenes. Il se peut bien qu'il ait eu cette pensée; car il fait encore dire à Socrate ces paroles remarquables: Il me paroîtroit bien étonnant qu'un homme libre préférât quelqu'autre profession à celle d'une terre, & crût trouver une occupation plus agréable ou plus profitable que l'agriculture. Ne semble t-il pas qu'en cet endroit il ait voulu infinuer que ceux-là n'étoient pas libres, ou ne méritoient pas de l'être, qui ne tenoient à la patrie que par leur naissance, & ne lui étoient attachés que par la protection qu'elle accordoit à leur industrie, ou par les droits dont elle les faisoit jouir. & dont ils abusoient?

### TIMOPHTONE.

N'avez-vous point de meilleure preuve que telle ait été l'opinion de Xénophon?

Tome V.

5

,

e

(-

15

té

,

a-

K-

te

nt

R.

### L'AUTEUR.

J'ai encore la tirade que vous m'avez reprochée, & par laquelle il paroît qu'il étoit tenté de reléguer toutes les vertus chez les propriétaires des terres, chez ceux sur tout à qui leur aisance donnoit quelques avantages sur ses autres, & une grande supériorité sur un certain nombre d'hommes qu'on appelloit esclaves.

#### TIMOPHTONE.

Il paroît en effet que c'est-là ce que Xénophon a voulu dire; d'où l'on pourroit conclure qu'il n'aimoit ni le séjour des Villes, ni les beaux arts, ni le commerce. Mais de cette conjecture, il y a encore loin à une preuve complette de son aversion pour l'égalité légale.

L'AUTEUR.

J'ai encore à vous dire que, dans son Traité des Revenus, il a dressé un plan pour résormer la République d'Athenes, & que le sonds de ce plan étoit de transporter sur le continent la fortune de cette République & de ses citoyens. Il proposoit pour cet esset de mettre dans toute seur valeur les mines d'argent de l'Attique, & soutenoit que le produit pouvoit en être assez grand pour que chaque citoyen en tirât un revenu considérable. Par ce moyen, disoit-il, il n'y aura point d'Athénien, jouissant des droits de cité, qui ne puisse recevoir une excellente éducation, & la donner à ses ensants. Aucun d'eux n'aura besoin de s'adonner aux prosessions lucratives, ni de prostituer son suffrage; tous auront ce loisir, qui permet à l'ame de se replier

fur elle-même; & en se faisant, pour ainsi dire, un point d'appui de l'excellence de son être, de s'élancer vers la gloire, qui est pour les autres la preuve de cette excellence. Les arts libéraux, les exercices de toute espece, & la guerre, seront les seules occupations, les plaisirs & le métier unique de tous ceux que la liberté & l'aisance, sans laquelle elle n'est qu'une chimere ou un abus, auront rendu dignes de partager les droits de la cité.

### TIMOPHTONE.

C'étoit-là un beau projet, & qui prouve bien jufqu'à quel excès d'enthousiasme le sage Xénophon étoit partisan de l'égalité. Il ne manquoit à ce projet que la possibilité de l'exécution.

# PL'AUTEUR.

e.

i-

de

u-

fet

de

tre

re-

ıra

ner

ner

ge;

lier \_

Mais s'il étoit prouvé que ce projet étoit inexécustable, il restoit aussi prouvé; que les citoyens, qui ne joignoient pas à la liberté cette aisance, sans laquelle elle n'étoit qu'une chimere, & la source des plus grands abus par l'incapacité d'en user, qui résultoit d'une mauvaise éducation, & d'un genre de vie incompatible avec les vertus sociales & les talents qu'elles sont naître; il étoit, dis-je, prouvé, par le raisonnement de Xénophon, que ces citoyens devoient abandonner l'exercice de leurs droits politiques à ceux qui pouvoient seuls remplir les devoirs résultants de ces droits, & qu'il falloit saire deux classes de citoyens.

# TIMOPHTONE:

C'est une conséquence que Xénophon ne tira jamais

de son raisonnement, & qu'il est malhonnête de lui imputer.

### L'AUTEUR.

Vous êtes bien décissif. Vous ne le seriez pas tant, si vous aviez lu son Traité du Gouvernement d'Athenes, & sur-tout si vous l'aviez comparé avec un Traité semblable qu'il a composé sur le Gouvernement de Sparte. Vous y auriez vu combien il détessoit la démocratie Athénienne. Mais, sans sortir de son plan, je vous demande comment vous imaginez la possibilité de ce plan de résorme?

#### TIMOPHTONE

Je ne l'imagine point; je la nie.

### L'AUTEUR.

Xénophon étoit donc un fou & un visionnaire. Au moins devriez-vous croire, sur la réputation de ce grand homme, qu'il ne proposa pas une idée absurde, & qu'elle étoit du moins plausible.

#### TIMOPHTONE.

Je devrois le croire, si les réputations n'étoient pas si trompeuses; mais je ne conçois pas comment dans un Etat tous les citoyens peuvent être aisés, & se faire servir. Il faut qu'il y ait des pauvres & des valets, pour qu'il y ait des riches qui se fassent servir.

### L'AUTEUR.

Avez-vous donc oublié que Xénophon vivoit dans un temps & dans un Pays où il y avoit des esclaves, & que de plus on comptoit à Athenes un très-grand nombre d'habitants qui n'étoient pas citoyens? Ainsi, pour exécuter son plan, il ne s'agissoit que de faire acheter par la République environ six mille esclaves, & de les employer à l'exploitation des mines. Le reste dépendoit du succès de cette entreprise. Mais il est clair que déja il y avoit deux ou trois classes légales dans l'Attique; que la derniere, au sentiment de Xénophon, n'étoit pas assez nombreuse, ou pouvoit être mieux employée, & que c'étoit pour augmenter le nombre des riches, jusqu'à concurrence de celui des citoyens, qu'il proposoit d'augmenter le nombre des pauvres. Car les esclaves étoient alors ce que sont nos pauvres laborieux, c'est-à dire nos journaliers & nos artisans.

é

u

fi

n

re

ns

be

### TIMOPHTONE.

Voilà une idée bien simple, mais qui a pour moi le mérite de la nouveauté. Je n'avois jamais pensé à la servitude que pour l'abhorrer, & il ne m'étoit pas venu dans l'esprit de rapprocher cet état de celui des citoyens qu'il tenoit à une certaine élévation; au-lieu qu'aujour-d'hui est citoyen qui est homme, sût il le dernier des hommes.

# L'AUTEUR.

Vous me permettrez de ne pas adopter, sans examen, ce parallele entre les qualifications d'un citoyen d'Athenes, par exemple, & celle des hommes à qui nos Ecrivains modernes prodiguent le titre avili de citoyens. Trouvez bon qu'auparavant je sasse encore une digression.

### TIMOPHTONE.

Comme il vous plaira. Je suis déja si dérouté, que je n'ai rien de mieux à faire que de vous suivre, jusqu'à ce que je me reconnoisse.

### L'AUTEUR.

Ischomaque, ce bon & honnête homme que Socrate même admira; Ischomaque, après avoir dit comment il formoit les esclaves qu'il destinoit à commander les autres sous lui, & à tenir sa place, ajoute ce qui suit : Quand je suis parvenu à développer en eux des sentiments d'équité tels qu'on puisse les appeller des hommes justes, & qu'à cette qualité essentielle ils joignent encore un desir vif de mériter & d'obtenir mes éloges, je commence à les traiter comme des hommes libres, & non-seulement je les enrichis, je les honore aussi comme de bons & honnêtes hommes; car, selon moi, l'homme avide d'honneur differe de l'homme intéressé, en ce que, par le desir d'être honoré & estimé, il est fermement résolu à travailler toutes les fois qu'il le doit, à courir des dangers, & à s'abstenir de tout gain sordide. Vous comprenez, fans doute, où tend cette réflexion, & qu'elle regarde beaucoup moins Ischomaque & ses esclaves, que les législateurs & les membres des fociétés politiques. On est libre, ou l'on mérite de l'être, à proportion que l'on aime la justice, & que l'on fent le besoin de l'estime & de la considération; ce qui suppose qu'on n'est plus tyrannisé par les besoins physiques, au point de rechercher toute espece de gain, de préférer un repos honteux à des travaux utiles, &

une sécurité ignoble aux périls dont est hérissé le chemin de l'honneur. Mais si la liberté est un attribut essentiel du citoyen, on ne jouit donc de ce dernier titre qu'à proportion que l'on est libre; & encore ne suffitil pas d'être libre pour être citoyen dans toute l'étendue de ce terme, il faut encore tenir à la patrie par des liens visibles, tels que la propriété, & des prérogatives inhérentes à la constitution & en dépendantes.

10

ſ-

8

il

1-

ta

i-

es

n-

je

8

n-

10

ce

e-

t,

r-

é-

a-

es

te

CO

ns

n.

84

Telle est la doctrine de Xénophon, suivant laquelle il y auroit eu peu de citoyens à Athenes, quoiqu'on ne donnât pas ce titre aux esclaves, aux étrangers, ou fils d'étrangers, ni aux simples habitants.

### TI'M OPHTONE.

Enfin, l'égalité étoit donc aussi bannie d'Athenes, & ne l'étoit pourtant pas encore assez, puisqu'il n'y avoit point de proportion entre les droits des citoyens & leurs qualifications personnelles ou réelles. C'est-à-dire que le régime de cette République étoit vicieux, en ce que, suivant la loi, avec une fortune honnête, une éducation distinguée, des vertus sociales, des talents, &, pour ainsi dire, une valeur intrinseque plus grande, un Athènien n'étoit pas plus citoyen que ne l'étoit son voisin, à qui tout cela manquoit.

#### L'AUTEUR.

Vous avez bien saissi ma pensée, qui est aussi celle de Xénophon. Mais il nous reste encore une observation à faire. C'est que tout citoyen d'Athenes, qui voyoit au-dessous de lui deux ou trois classes d'hommes, étoit pourtant très supérieur à cette soule de sujets

que nous appellons citoyens, & qui ne le sont que par la localité de leur naissance.

### TIMOPHTONE

Cette réflexion me paroît juste; mais qu'en concluezyous?

# L'AUTEUR.

Ne pourrois-je pas conclure que les citoyens d'Athenes ressembloient à notre Noblesse, qui voit au-desfous d'elle deux ou trois classes de sujets, & à qui cette position doit naturellement inspirer les sentiments qui sont les hommes libres & les citoyens?

### TIMOPHTONE.

Il y a, en effet, de la ressemblance; mais j'entrevois qu'elle n'est pas parfaite, sans pouvoir bien démêler ce qui y manque. D'ailleurs, vous ne voudriez pas faire, contre l'égalité des Nobles entre eux, les mêmes raisonnements que vous avez empruntés de Xénophon contre l'égalité des citoyens.

# L'AUTEUR.

Non, certainement ce n'est pas mon intention, quoique l'inégalité accidentelle doive être soufferte dans cet ordre, comme à Athenes, parce qu'il seroit impossible, & peut être inutile de l'empêcher; mais, pour ce qui regarde la différence que vous soupçonnez entre l'état d'un Noble chez nous, & celui d'un citoyen à Athenes, ne vous rappellez-vous pas l'éloge de l'agriculture & de la vie champêtre que m'a sourni le sage Socrate?

#### TIMOPHTONE.

Affurément, & je me fouviens aussi que je l'ai trouvé très-étranger à la question que nous débattons entre nous.

### L'AUTEUR,

Ajoutez la confistance qu'un homme aquiert par la propriété d'une terre, à ce qu'étoit un simple citoyen d'Athenes; ajoutez aux vertus qui naissent de la liberté, celles que fait germer & que développe la fupériorité d'un propriétaire sur ses laboureurs & ses domestiques, supériorité dans laquelle il doit être né; joignez-y encore toutes les qualités du corps, & cette activité de l'ame, cette mobilité, cet intérêt direct à la sûreté de la patrie qui naissent de la vie & des occupations champêtres, sans oublier l'aisance qui en est le fruit, la générofité, dont la nature donne fans ceffe des leçons à qui s'allaite, pour ainsi dire, à ses mamelles : & d'un citoyen, qui n'étoit qu'un bourgeois; vous aurez fait un Gentilhomme. Prenez toutes ces choses séparément, & vous aurez la différence que vous cherchiez entre un citoyen d'Athenes & un Noble, ou celle que Xénophon mettoit entre un citoyen, tel qu'étoient la plupart des Athéniens, & un véritable citoyen, selon l'idée qu'il s'en faisoit,

### TIMOPHTONE.

Voilà des qualifications que je n'ai jamais cru être effentielles à la Noblesse, & dont je doute que l'on re-connoisse généralement la nécessité.

Combien de Nobles qui le sont, sans contredit, par

leur origine, & qui ne devroient pas l'être, si on a ègard à leur éducation & à leur genre de vie! Ce sont ceux, par exemple, qui naissent & sont élevés dans les grandes Villes, où ils ne jouissent d'aucune supériorité, & où leur manière de vivre ne différe pas de celle des bourgeois; ce sont ceux encore qui naissent, pour ainsi dire, & vivent à la Cour, ou, toujours rampants, comme des esclaves, ils doivent en acquérir les vices; ne seroient-ce pas aussi ceux qui n'ont qu'une très-petite propriété, dont ils vivent avec peine, & dont la pauvreté doit abaisser l'ame autant que leur naissance l'éleve?

## L'AUTEUR.

Pour les Nobles devenus bourgeois, & les courtifans, quoique j'eusse quelque chose à dire en leur faveur, je vous les abandonne; mais pour les campagnards qui sont pauvres, je soutiens qu'ils n'en sont pas moins dignes de leur état, parce que leur pauvreté ne les avilit pas; que c'est un état violent pour eux; que, pour l'ordinaire, la partie de leur éducation, qui est vraiment nationale, n'en sousser pas, & que ce qui y manque, sans qu'il y ait de leur faute, peut être aisément suppléé lorsqu'ils se trouvent à portée de servir l'Etat, & pourroit l'être encore plutôt, si cet objet important attiroit pour un moment l'attention du Gouvernement,

#### TIMOPHTONE.

L'enthousiasme vous aveugle, ce me semble, & vous n'oubliez pas assez ce que vous sûtes, si vos aveux sont sinceres. Ne comptez-vous donc pour rien

la douceur des mœurs, la politesse dans les manieres, la culture de l'esprit, le goût pour les belles choses? Car tout cela manque à la pauvre Noblesse dont vous parlez.

### L'AUTEUR,

f-

e

S

r

-

S

IS

es

,

1.

1-

ıt

ıt

t.

25

A

Ne me dénoncez pas au beau-Sexe de la Capitale & de la Cour, ni aux beaux esprits qui brillent dans les ruelles, & s'affemblent pour raisonner gravement chez les coquettes surannées. C'est une confidence que je vais vous faire, & c'est assez vous dire que vous êtes obligé au fecret. Je ne fais aucun cas en politique de la douceur des mœurs, de la politesse dans les manieres, de la culture de l'esprit, ni du goût pour les belles choses. Ce sont des ornements qui ne gâtent rien quand ils ne sont point en diminution de la solidité, mais dont, en derniere analyse, il ne réfulte aucun avantage pour le corps politique. Ce n'est pas que je ne gémisse en voyant la Noblesse de Province réduite à une éducation, fouvent trop simple, ou même trop groffiere; elle est par-là hors de la place qui lui convient dans un fiecle poli, aimable, & qui se pique d'être éclairé : mais si elle devoit . acheter cette opinion de supériorité sur les autres citoyens en se déplaçant, ou si sa pauvreté étoit un obstacle à ce qu'elle l'acquît jamais, je dirois qu'il faut laisser le tronc où sont les racines, & qu'il vaut mieux avoir des Gentilshommes pauvres & considérés, que d'en avoir en petit nombre, & qui soient tous riches.

Je m'explique. C'est dans la terre que la véritable Noblesse a ses racines. Les Provinces, & dans les

Provinces la campagne, sont son Pays natal. - C'est-là qu'elle est dans son élément; si, sans la déplacer, on peut la façonner, fi, fans l'affoiblir, on peut la polir, je consens qu'on lui procure ces avantages. Autrement j'y renonce pour la plus grande partie de ses membres. L'opulence n'est pas essentielle à la Noblesse. Il est bon que l'ordre en général ne soit pas privé de cet avantage; mais il seroit très-mal que la Noblesse crût avoir un besoin essentiel d'être riche, & que la considération qui lui est due pour le bien de l'Etat, pût être confondue avec celle que s'attirent les richesses; ce seroit encore un très-grand mal que la noblesse ne se perpétuât que par ceux de ses membres qui seroient riches. C'est ici que revient ce que je vous ai dit, qu'une Noblesse opulente peut n'être pas inutile, quoiqu'elle n'afflue pas dans le fervice militaire, mais que celle dont l'aisance est médiocre, est infiniment plus utile par son aptitude à ce genre de service, & par le penchant qui l'y entraîne, lorsqu'elle est animée d'un bon esprit. C'est-là ce que fait bien le Prince, qui, depuis vingt-cinq ans, est personnellement le rival redoutable de cette Puissance d'Allemagne dont nous avons parlé. Je ne vous dirai pas qu'il s'y foit bien pris pour parvenir à fon but. Il ne faut pas avilir la Noblesse chez elle, ni assicher le dessein de l'appauvrir pour la faire soupirer après des gages, & faire dépendre fa confidération du choix qu'elle fera d'un état. C'est dire qu'un Gentilhomme n'est rien par sa seule naissance; & quand on a dit cela affez souvent pour le faire croire, il ne reste plus

de quoi persuader ce Gentilhomme qu'à raison de son état légal, il doit avoir des sentiments supérieurs à ceux des autres hommes. Or, s'il n'a plus ces sentiments, il ne desirera pas même la considération, qu'il ne tiendra qu'à lui de retrouver sous l'unisorme. Il s'engagera comme le simple soldat, pour vivre & n'être pas vexé. Le Prince dont je parle, n'a peut-être pas encore éprouvé cet inconvénient dans toute son étendue, parce qu'il ne regne que depuis environ vingt-cinq ans, & qu'il faut un certain temps pour détruire l'esprit d'un ordre.

#### TIMOPHTONE.

La confidération que ce Prince paroît ôter à la condition qui doit faire naître la vocation, il l'a donnée à l'état qui est le terme de cette vocation; il la donne aux sciences, aux arts, à l'industrie. Ce n'est qu'un déplacement que la raison avoue, & dont le succès fait l'éloge.

### L'AUTEUR.

Si vous aviez daigné m'écouter, ou que j'eusse eu le bonheur de me faire entendre, vous m'auriez épargné du moins la premiere & la derniere partie de votre réponse.

### TIMOPHTONE.

Vous ai-je rien objecté que vous eussiez prévenu? Il ne me le paroît pas.

#### L'AUTEUR.

Vous allez en juger. N'ai-je pas dit qu'en ôtant

au Noble l'opinion de la supériorité de son état, on lui ôte le plus puissant motif qu'il ait de surpasser aussi par ses sentiments ceux qu'il croit être au-dessous de lui?

### TIMOPHTONE.

Vous l'avez dit, ou à peu près.

#### L'AUTEUR.

N'ai-je pas dit, qu'avili par la loi dans sa condition, & réduit, depuis sa naissance jusqu'à sa puberté, à n'avoir aucune idée avantageuse de lui-même, qui ne soit contredite par les saits, il désespérera de luimême, & ne se retrouvera pas même l'amour, trop long temps malheureux, de la considération?

#### TIMOPHTONE.

C'est à peu près-là ce que vous avez dit.

#### L'AUTEUR.

A quoi servira donc de rendre l'état honorable, si celui qui doit l'embrasser, n'aime pas l'honneur? Et de plus, comment rendrez-vous cet état honorable, s'il ne l'est pas par l'espece d'hommes qui l'embrassera? Croyez-vous que l'on commande la considération, l'estime & le respect, ou que ces choses soient infail-siblement attachées à quelques prérogatives que le Prince peut accorder?

#### TIMOPHTONE.

Je ne le crois pas, quand ces prérogatives sont purement honorifiques, & que la réalité ne leur donne pas de corps.

### L'AUTEUR.

Or, pensez-y bien, & vous trouverez que le Prince ne peut pas donner de la réalité aux honneurs militaires, sans renverser la constitution, ou dénaturer l'esprit de cet Etat. Il faut donc que la réalité soit dans les individus, que le Prince paroisse leur faire rendre ce qui leur est dû, & non leur rien accorder par sa pleine puissance. D'où il suit que l'état militaire ne doit avoir qu'une considération analogue à la condition & aux sentiments du plus grand nombre de ceux qui doivent l'embrasser.

Quant aux succès que vous prétendez faire l'éloge de la politique de certain Prince, je vous ai déja dit qu'il faut attendre pour la louer par cet endroit, qu'elle ait suffisamment réagi sur les mœurs. Un Prince, qui, en vingt cinq ans, mangeroit tout son revenu de cent ans, & qui par-là feroit une figure quatre sois plus grande que sa puissance naturelle ne le comporteroit, un tel Prince seroit-il, à votre avis, un bien habile homme? Je ne le crois pas. Or, telle est la conduite d'un autre Prince qui épuise les mœurs à sorce de s'en prévaloir sans les réparer.

Quant à la confidération que l'on accorde aux sciences, aux arts, à l'industrie, je vous déclare que c'est en grande partie une manie de notre siecle. Les sciences veulent être encouragées par des récompenses, parce qu'elles sont sans lucre pour celui qui les possede; mais ce n'est pas au Prince à faire la réputation des savants, parce qu'il ne le peut pas. Les

portent, ainsi que l'industrie, leur récompense avec eux. Mais ces considérations sont déplacées ici, & c'est assez mal-à-propos que vous y avez donné occasion par une réslexion très étrangere à la question que nous traitons.

### TIMOPHTONE.

Cette réflexion n'étoit pas auffi déplacée que vous le prétendez, & je compte bien de vous y ramener; mais je dois encore retourner dans la patrie des arts & des sciences, pour y trouver de quoi vous confondre, &, avec vous, ce prétendu réformateur, qui en étoit un digne citoyen par ses talents, mais non par ses sentiments. Je veux parler de Xénophon, qui prétendit résormer Athènes, & mérita bien de passer la plus grande partie de sa vie, hors de cette Ville, aussi polie, qu'aimable & savante.

Quelle opinion peut-on avoir de ce Politique, quand on le voit attacher la puissance & la gloire d'un état à des institutions qui étoient certainement contraires à celles de sa patrie, & que l'on sait pourtant à quel comble de gloire elle s'éleva par sa marine, & même par ses exploits sur terre? Marathon ne doit pas être sépare de Salamine, ni Miltiade de Thémistocle & d'Alcibiade.

En se rappellant ces noms fameux, qui ne croira que Xénophon étoit un visionnaire, lorsqu'il proposoit la resonte d'une République aussi respectable?

### L'A UTE UR. so short sobolice

Enfin, vous voilà auffi brouillé avec Xénophon; & je

Je ne désespere pas qu'il ne vous en arrive de même avec tous les anciens, après avoir cité en votre saveur toute l'antiquité. Xénophon est un visionnaire dites-vous, & , sans doute, n'a connu, ni les hommes, ni les choses. Expliquez-vous, de grace, ou attendez-vous à une explication dont vous pourriez n'être pas content.

### TIMOP TONE.

Je m'explique, puisqu'il le faut, pour éviter une explication fâcheuse, dont vous paroissez me menacer.

Quand une République auffi foible qu'Athenes, par l'étendue de son territoire & sa population absolue, remporte une victoire comme celle de Marathon; quand elle s'affure pour un grand nombre d'années l'empire de la mer; quand elle lutte avec succès contre une autre République, telle que Sparte, & n'est atterrée qu'après avoir fait de grandes sautes, & essuyé de grands malheurs, peut-on dire que son régime soit mauvais, & que, par le vice de sa constitution, il y ait disette de ces vertus & de ces talents qui fixent la destinée des nations, autant qu'elle peut être fixée?

#### L'AUTEUR.

Quand Denys l'ancien lutte avec avantage contre les Carthaginois; quand il enleve à cet ennemi formidable une grande partie de la Sicile; quand il éleve la gloire de Syracuse sur terre & sur mer, plus haut qu'elle n'avoit jamais été portée sous les auspices de la liberté; quand ensin il meurt dans son lit, & laisse à son fils le sceptre de fer, dont il sembloit qu'il devoit

2

i

r

e

it

r-

-

le

a

)-

**3c** 

je

être brisé, peut-on dire que la Tyrannie détruise les vertus qui soutiennent & élevent les Empires, & que ce ne soit pas au contraire le régime le plus propre à les saire naître & à les développer?

#### TIMOPHTONE.

Croyez-vous, par une comparaison aussi désectueus se, avoir répondu à mon objection? Si vous vous en flattez, vous avez tort, & je vais vous le prouver.

Denys parvint à s'arroger toute l'autorité dans un Etat où il y avoit abondance de richesses & de vertus, mais où dominoit à l'excès le levain des Républiques, l'esprit de faction & la discorde.

Il fit un bien apparent, en mettant fin aux proscriptions, & on dut lui en savoir quelque gré; du refte, il employa la valeur guerriere & la fierté Grecque qui existoient encore, pour vaincre les Carthaginois par le bras des citoyens qu'il opprimoit, & l'argent de ces mêmes citoyens qu'il leur extorquoit sans mesure, pour acheter & payer des satellites qui étoient des guerriers de plus contre Carthage, & ses gardiens contre les Syracusains. Mais, sans parler des crimes qu'il commit, & des terreurs qui le tourmenterent sans cesse, il est certain que l'argent commençoit à lui manquer lorsqu'il mourut, qu'il voyoit du moins le bout de ses resfources, & que si la Tyrannie eût duré plus long-temps, Syracuse se seroit vue presque déserte, & n'auroit plus contenu qu'un peuple né dans la servitude, & avili par l'habitude de cet état. Sans argent, & entouré d'esclaves, qu'eût fait le Tyran pour sa gloire, ou pour la

défense de son Etat? Soutenez, si vous le pouvez, le parallele que vous avez voulu faire entre la Démocratie d'Athenes, & la Tyrannie du trop habile Denys.

e

1-

n

111

S

s,

D-

il

ui

ar

es

ers

y-

it,

eft

rf-

ef-

os,

lus

bar

la-

la

# L'AUTEUR.

Je ne me suis pas engagé à saire voir la parité. J'ai seulement voulu dire que quelques succès ne prouvent rien, & que ce n'est pas toujours par la gloire dont brille une nation sous une époque, qu'il saut juger de la bonté de son régime & de ses mœurs. Mais si vous me promettez de vous rendre, au cas que j'entreprenne le parallele, & que je le soutienne, je ne resuse pas le dési. Sans cette promesse, je m'épargnerai une peine qui seroit en pure perte, si j'en dois juger par l'impression qu'ont saite jusqu'ici sur vous tous les raisonnements par lesquels j'ai détruit vos objections.

#### TIMOPHTONE.

Vous me paroissez piqué, & je vois que la résistance vous déplaît. Mais je n'en suis que plus résolu à ne vous rien céder, que vous ne me l'ayiez arraché. Loin donc d'accepter la proposition que vous me faites, je vous déclare que tout ce que je pourrai faire pour vous, sera de ne plus vous parler d'Athenes, si vous réussissez dans le parallele que je vous ai proposé. Quand il seroit prouvé que le régime d'Athenes sut mauvais; quand il seroit certain, comme je le crois, que l'égalité des citoyens est impossible dans le fait, injuste dans le droit, & pernicieuse en politique, il me resteroit encore des ressources dont je me réserve de saire usage,

& qu'il faudra m'enlever avant que j'adopte toutes vous maximes.

# L'AUTEUR.

Après ce que je viens d'entendre, il ne me refte au cun regret d'avoir entrepris avec vous cette pénible discussion. J'accepte donc avec plaisir & le dési & la condition. Pour procéder avec ordre, je distinguerai deux sortes de pulssances : celle d'un peuple sur le continent, & celle que lui donne sur mer le nombre de ses matelots & de ses vaisseaux.

### TIMOPHTONE.

Je ne vois pas trop à quoi peut vous servir cette distinction. Mais ce n'est pas à moi à m'en mettre en peine. Commencez par laquelle puissance vous vou-drez.

### L'AUTEUR.

Je fuivrai l'ordre des temps ; & comme la bataille de Marathon précéda celle de Salamine, je parlerai d'abord des forces de terre.

Le plus cruel des tyrans, suivant Socrate, est la multitude, où elle a toute l'autorité. C'est aussi le plus jaloux, le plus capricieux & le plus injuste des maîtres. Elle a tous les vices des tyrans. Elle aime, comme eux, les slatteurs, récompense la slatterie, & sinit par étousser ceux qu'elle a d'abord caressés; elle porte envie à l'opulence, prend ombrage du crédit qu'elle a elle-même donné, estime & déteste la vertu, craint les talents supérieurs, fait un crime d'une naissance distinguée, & ne pardonne pas les exploits dont elle a

f

4

h

profité. Tel est le portrait que nous ont laissé Platon & Xénophon de la terrible Démocratie, dont seur patrie seur avoit sourni le modele.

Pour peu que l'on connoisse l'histoire de cette République, & qu'on ait étudié la vie des Tyrans, on ne peut disconvenir de la ressemblance du portrait, ni de l'exactitude du parallele. Timide & séroce tour à tour, sier & bas tout ensemble, sougueux & indécis par intervalle, insolent dans la prospérité, découragé par le moindre revers, le peuple est encore l'image du Tyran; ou celui-ci est celle du peuple. Résléchissez-y; & quand vous y aurez bien pensé, dites-moi ce que vous pensez sez & du portrait & de la comparaison?

# TIMOPHTONE.

Plus j'y réfléchis, & plus je trouve l'un & l'autre frappants. Continuez, de grace.

# L'AUTEUR.

Si le peuple & le tyran ont le même caractere, leur despotisme doit produire les mêmes effets. Sous l'autorité de l'un & de l'autre, tout ce qui est vil & bas, tout ce qui ne peut rien perdre & aspire à gagner, tout ce qui n'est digne ni d'être estimé, ni d'être craint, doit être parsaitement en sûreté. Le peuple composé pour la plus grande partie de cette classe ignoble, la favorise, & veut qu'on la respecte; ce sentiment alloit si loin chez les Athéniens, qu'ils vouloient que, jusques dans leurs esclaves, on respectat leur image.

Le Tyran qui n'a rien à craindre des derniers des hommes, & n'en peut rien tirer, est d'intelligence aves

oux. Il fait qu'ils portent envie aux riches & aux meilleurs citoyens, & les compte entre ses complices fecrets, lorsqu'il dépouille les riches, & déshonore ou fait disparoître ceux dont le mérite lui fait ombrage, Souvent il tire de la poussiere ces viles créatures, parce qu'il est sûr de ne trouver en elles aucun sentiment qui répugne aux siens, ou rallentisse leur obéisfance, & qu'il pourra toujours les replonger dans le néant, sans que personne le trouve mauvais, pas même ce vil peuple du milieu duquel il les aura tirées, & qui aura commencé à les envier dès qu'il les aura vues au-dessus de lui. Car il hait & envie ses semblables, lorsqu'ils s'élevent, au-lieu qu'il hait seulement dans les grandes places ceux qui lui ont toujours été supérieurs, Tel est le peuple sous le Despote; & lorsqu'il est luimême Despote, il hait les Grands, les craint, & les punit de sa propre lâcheté. Il envie & méprise ses vils favoris, & les replonge dans la fange dès qu'il en est las.

Dès qu'on m'accordera que, sous un Tyran, tout s'avilit, que la vertu ou l'amour de chaque citoyen pour ses devoirs, sait place au vice, ou à un intérêt qui n'est pas celui de la société; dès qu'il est prouvé que la crainte détruit l'émulation, laisse imparsaites les opérations de l'ame, & réduit celles du corps à un méchanisme presque physique; si, dis-je, tels & autres semblables sont les inconvénients de la tyrannie, tels doivent être aussi ceux de la démocratie, non sur le bas peuple, mais sur ceux des citoyens que la naissance, la fortune & les talents destinent à en être

ja victime, parce qu'ils devroient en être les chefs Appliquons cette théorie aux faits, après avoir obfervé que, dans un calme d'une certaine durée, le peuple se remet insensiblement à sa place, & s'y tient ou à peu près, tant qu'il n'arrive pas de changement notable dans l'état des choses. Nous connoissons fort peu l'histoire d'Athenes avant la bataille de Marathon. La division qui y avoit régné entre les habitants de la côte & ceux des montagnes, quelques combats de l'aristocratie naturelle contre la démocratie légale, avoient marqué cette époque. Mais il est certain que, jusqu'à la fameuse bataille à laquelle nous la terminons, les arts, l'industrie & le commerce avoient été beaucoup moins florissants à Athenes, qu'ils ne le furent depuis. Le peuple qui possédoit les terres, devoit donc être plus considéré à proportion que les ressources étoient moindres pour les citoyens non-possessionnés, & le nombre de ceux-ci devoit être aussi moindre, parce que chacun avoit dû être plus soigneux de garder son domaine, qu'un moindre luxe avoit déplacé moins de fortunes, en les ôtant aux uns pour les ajouter à celles des autres, & parce qu'il n'avoit pas pu y avoir le même nombre d'hommes qui vécussent sans terre.

C'étaient donc les propriétaires des terres, qui dominoient dans les affemblées, ou en qui résidoit la puissance souveraine. Dès-lors les affemblées devoient être moins tumultueuses, par le caractere même des cultivateurs, en qui des occupations presque continuelles diminuoient ou empêchoient de s'allumer à un certain point le seu des sactions, & prévenoient la grande

fermentation d'idées à laquelle sont sujets les hommes oisifs, qui ont une imagination bouillante. La supériorité des grands propriétaires, qu'on mesuroit à l'œil, en imposoit davantage par son évidence, & par la légitimité de ses titres. Une subsistance affurée, & une vie laborieuse, étoient autant d'obstacles à la fréquence des affemblées de toute espece, qui, dans la fuite, furent la ressource d'un peuple souvent désœuvré, pour vivre de la table & des offrandes des riches, & pour se faire payer des suffrages. Enfin, l'intérêt des propriétaires des terres étant encore l'intérêt dominant, la défense du territoire d'Athenes sut le premier objet de l'attention publique; la considération que s'attiroient tous les guerriers, & la confi. dération plus grande encore de ceux qui fervoient le plus fouvent & à plus de fraix, étoient dominantes dans les préjugés, comme elles étoient les mieux méritées.

Les troupes de terre furent donc les principales troupes de la République; ce que le fage Xénophon prétendoit devoir être toujours, si Athenes vouloit avoir une existence propre & assurée, & non une fortune précaire, comme la lui donnerent le commerce & la marine; ce furent des citoyens aisés qui exercerent l'autorité, ce que Xénophon voulut rétablir sur l'ancien pied, par un moyen qu'il croyoit praticable, & qui étoient aussi doux qu'auroit été violent un nouveau partage des terres. Ensin, la Démocratie étant presqu'aristocratique, les meilleurs citoyens n'avoient été ni opprimés, ni découragés; c'est-à-dire, que la tyrannie n'avoit ençore ni énervé, ni avili, & que

que les Athéniens composerent avec leurs alliés une armée de dix mille hommes que commanda Miltiades, c'est-à-dire, le citoyen d'Athenes le plus iliustre par sa naissance, le plus opulent, & celui dont la grandeur étoit la plus indépendante de la République, puisque, de son ches, il étoit Prince ou Roi de la Chersonnese de Thrace. La qualité seule du Commandant indique assez que le peuple Athénien n'étoit point encore parvenu à ce degré de solie, qui fixa depuis son choix sur des hommes vils, pour en faire des Généraux, ou qui lui sit partager le commandement à l'insini, asin que tout se trouvât rapproché, autant qu'il étoit possible, de la petitesse de ceux qui donnoient les commissions.

Cependant le commerce fit des progrès, l'oppression des alliés remplit les trésors, le faste de Périclès multiplia les moyens de vivre sans patrimoine, & l'on vit d'un côté les terres se réunir par le discrédit dans lequel elles tomberent, & l'attention des gens sages à augmenter leurs sonds solides; de l'autre, la multitude donner la présérence au commerce, parce qu'il étoit accessible à tous, à la marine, parce que le pauvre étoit payé par le riche pour monter les galeres, & entretenu à ses dépens, & aussi parce que, pour des paresseux, il est plus agréable de ne voir entre eux & l'opulence qu'un combat incertain, & une mort plus incertaine encore, qu'il ne l'est de voir de longs travaux terminés par une soible espérance.

La population d'Athenes, & sa position; l'activité

des Athéniens, leur ardeur pour le gain, leur caractere hasardeux, qui faisoit partie de leur légéreté, leur donnerent de grands succès sur mer, & dès-lors la marine sut le centre unique à quoi tout dut aboutir. Le continent sut négligé, & dès-lors les possesseurs des terres, qui composoient les troupes de terre, comptés pour rien. Leur crédit sut anéanti, & leur opulence taxée sans regle & sans mesure. Ils devinrent la proye du tyran, & ce tyran étoit un peuple sougueux.

Les gens de mer, au contraire, la plupart aventuriers, qui gagnoient beaucoup, & dépensoient encore davantage, devinrent des gens très-importants. C'étoit dans leurs mains qu'étoit la fortune de l'Etat.

Tous ceux qui servirent sur mer sans fortune patrimoniale, sans possessions fixes, sans mœurs héréditaires, jouirent de la plus grande considération. On ménagea jusqu'aux esclaves, & Xénophon atteste que leur condition sut telle, qu'on étoit obligé de leur permettre un luxe scandaleux, parce que la République ne pouvoit s'en passer.

Il arriva alors à Athenes ce que nos aïeux ont vu arriver chez nos voisins dans le siecle dernier. Le déplacement des richesses conduisit sur l'échasaud un Roi qui avoit méconnu le déplacement de crédit & de pouvoir qui en avoit été la suite; la Noblesse sut écrasée sous les débris du trône; les troupes de terre partagerent les suites de cette révolution par une proscription presqu'entiere, & l'esset de toutes ces révolutions sut & est encore, que la nation ne doit rien

être que sur les slots; que les possesseurs des terres sont peu de chose, & doivent être sacrissés au grand intérêt du commerce qui est presque tout. Le système des dettes publiques, inconnu aux Athéniens, aussi-bien que l'ordre monstrueux & puissant des créanciers de l'Etat, est un élément de plus dans cette combinaison; mais du reste, la ressemblance est trèsgrande entre la nation dont je parle & le peuple d'Athenes. Xénophon prédisoit ce que devoit être cette nation; lorsqu'il disoit qu'il ne manquoit à la République que d'avoir sa Capitale dans une Isle.

Il annonçoit encore quelle seroit la soiblesse & le système de nos rivaux, lorsqu'il observoit qu'Athenes n'avoit & ne pouvoit avoir des alliés, c'est-àdire, des esclaves, que sur les côtes où ils faisoient partie de son empire maritime, & dans les Isles où ils étoient séparés les uns des autres par l'élement sur lequel les Athéniens étoient les plus sorts, parce que, s'ils eussent pu se rassembler, Athenes n'auroit pu leur opposer sur terre qu'une armée méprisable.

Si vous doutez de la justesse de mes remarques, examinez quelle figure firent sur le continent les troupes de terre de la République Athénienne, depuis qu'elle se sut livrée toute entiere à la marine.

Des mercenaires étrangers en composerent la meilleure part, & encore cette funeste ressource ne putelle rien produire qui rappellât la journée de Marathon.

Lisez aussi l'histoire de ces assemblées populaires qu'agita un esprit de vertige, auquel on ne peut com-

parer que celui qui bouleversa votre Capitale sous un Prévôt Marcel, pendant la longue frénésse d'un de vos Monarques, & lorsque le fanatisme eut fait de vos bourgeois une troupe de forcenés. Vous pourrez le comparer aussi à celui qui régna dans le camp de Cromwel. La seule dissérence que vous remarquerez, vint de ce qu'à Athenes la Démocratie étoit légale, & qu'elle ne le sut pas dans les autres cas dont je viens de parler. C'est la même dissérence qu'il y auroit entre un Prince légitime qui seroit despote & tyran, & un tyran qui seroit usurpateur.

Je crois vous avoir expliqué comment les Athéniens, malgré la Démocratie, se couvrirent de gloire à Marathon, & pourquoi ils perdirent ensuite toute leur réputation dans les guerres de terre.

# TIMOPHTONE.

Ce que vous venez de me dire me paroît très-satissaisant; & quoique j'entrevoye un peu de conjecture dans ce qui regarde l'époque & les causes de la révolution, je ne puis rien opposer à votre raisonnement, puisque les principaux faits qu'il suppose, & même les inductions que vous tirez de ces saits, sont appuyés sur le témoignage & les réslexions de Xénophon, Auteur très-grave, auquel je ne puis en opposer aucun autre: mais vous me devez encore compte de la gloire que les Athéniens acquirent sur mer; & si elle sut due à l'égalité des citoyens, c'est, à mon avis, un bon équivalent de ce qu'ils perdirent sur terre.

#### L'AUTEUR.

Vous ne me faites grace de rien, puisque vous aimez mieux établir une parité qui n'existera jamais, que de me tenir quitte d'une seule de mes promesses. Non, & vous le savez mieux que moi, il n'y aura jamais aucune comparaison à faire entre la consistance & les sorces que donnent à un peuple la marine & le commerce d'industrie, & celles qu'il ne doit qu'à ses sonds de terre, & à la bonté de son agriculture.

### TIMOPHTONE.

Vous changez l'état de la question: car il ne s'agit pas de comparer deux choses exclusives l'une de l'autre. On peut avoir de bons sonds & une excellente agriculture, & en même-temps faire un riche commerce. Nos voisias en sont une preuve vivante.

# L'AUTEUR.

Je pourrois vous répondre que j'exige une proportion entre le commerce & l'agriculture, & que cette proportion utile à l'un & à l'autre, est indispensablement nécessaire pour la conservation des mœurs, la sûreté de la subsistance des citoyens, & le maintien du meilleur régime que puisse avoir une nation. Mais ce seroit une nouvelle discussion dans laquelle je m'engagerois avec vous, & qui pourroit nous mener trop loin.

#### TIMOPHTONE.

Je ferois pourtant très curieux d'entendre ce que vous pourriez dire fur cette matiere. Elle me paroît effrir une spéculation toute nouvelle, & dont je n'ai pas même trouvé de traces dans les premiers Livres de vos Eléments. Je consens que vous preniez du temps pour mettre vos idées en ordre, & que nous remettions à un autre jour l'examen de l'utilité & de la raisson de cette proportion, de la différence entre la pulssance de terre & celle de mer, & des principes de droit naturel qui ont rapport à l'égalité légale des hommes. Car c'est-là mon dernier retranchement, & dans lequel je me retirerai, dès que vous aurez achevé de prouver que l'égalité entre les citoyens, loin de contribuer au bonheur de la société, y seroit un obstacle insurmontable.

#### L'AUTEUR.

J'accepte le délai que vous m'accordez. Auffi-bien cette conversation n'a-t-elle déja été que trop longue. La vanité que l'on tire de la facilité de parler sans préparation, m'a toujours paru mal entendue, & je renonce volontiers à cette espece de gloire. A demain donc, si vous le voulez bien, la continuation de cet entretien.

TIMOPHTONE.

A demain , j'y consens.





# CHAPITRE III.

Suite du Chapitre précédent. Qu'il doit y avoir une proportion entre l'agriculture, ou les richesses propres & essentielles d'un peuple terrier, & son commerce. Que l'esprit dominant de la marine, relatif à son origine & aux moyens par lesquels elle se soutient, n'est pas l'esprit des troupes de terre. Exemple d'Athenes. Pourquoi & comment l'honneur est la vertu des Monarchies plutôt que des autres Gouvernements. Qu'il ne peut être suppléé, & n'existe point sans classification; que c'est sur la différence de naissance que celle-ci doit être principalement sondée.

# SECOND DIALOGUE

ENTRE L'AUTEUR ET TIMOPHTONE.

### TIMOPHTONE.

Vous m'avez fait passer une nuit bien inquiete, après une soirée bien occupée. J'ai ouvert votre Politique Athénien aux endroits que vous m'avez indiqués, & que je n'avois jamais lus. Quel portrait il fait de cette République, dont l'intérêt étoit de tenir les gens de bien dans l'oppression, de ruiner les ri-

ches, & de maintenir l'empire des citoyens les plus pauvres & les plus mal élevés, sur la partie la plus saine, la plus éclairée, la plus vertueuse de la nation!

# L'AUTEUR.

Vous avez pourtant vu que, de l'aveu de Xénophon même, le peuple d'Athenes ne pouvoit pas se mieux conduire pour l'intérêt de la Démocratie. Son Ouvrage contient presque toutes les maximes qui doivent être nécessairement adoptées par-tout où l'on voudra maintenir le pouvoir de la multitude. Il faudra même la forcer à égorger les citoyens qu'elle admirera; &, pour cet effet, il sera nécessaire qu'il y ait un College d'accusateurs, qui n'auront d'autre occupation que de chercher la vertu, de la couvrir d'un masque, & de la livrer ainsi désigurée à la sureur d'un peuple séduit.

#### TIMOPHTONE.

Sous ce point de vue, le Traité de Xénophon sur le Gouvernement d'Athenes ressembleroit au Prince de Machiavel, ce que je ne veux pas croire pour son honneur.

#### L'AUTEUR.

La comparaison est assez juste; mais il y a cette disserence, que le Philosophe Grec disoit ce qui étoit, & présentoit seulement un mauvais régime avec toute sa dissormité, sans rien donner de son crû.

#### TIMOPHTONE.

Peut-être en donnant un chef unique à la multi-

tude composée de sujets égaux entre eux, corrigeroit-on ce que la Démocratie avoit de vicieux à Athenes.

### L'AUTEUR.

C'est ici une question nouvelle à laquelle je crois avoir déja répondu, mais que nous traiterons encore, si vous le jugez à propos, après avoir discuté les deux points dont nous avons remis l'examen à ce second entretien.

#### TIMOPHTONE.

Entrez donc en matiere, je vous prie. Vous exigiez une proportion entre le commerce & l'agriculture, & vous prétendiez qu'il étoit possible de fixer la raison de cette proportion. Vouliez-vous dire qu'une
étendue de terrein & un nombre d'hommes étant donnés, on peut fixer la portion de ce terrein & la quantité de ces hommes qui devront être assignées au commerce?

#### L'AUTEUR.

Commençons, s'il vous plaît, par le principe génés ral, qui est, selon moi, la nécessité d'une proportion quelconque, & permettez-moi un apologue.

J'avois deux voisins, dont l'un faisoit valoir une grosse métairie qu'il tenoit à serme, & l'autre n'avoit pour tout domaine qu'une maison, de grandes écuries, un bon nombre de chevaux & de chariots, qui étoient à lui en toute propriété. Le sermier n'avoit ni moins de chevaux, ni moins de chariots, & le tout étoit aussi à lui.

Celui-là gagnoit sa vie en faisant le métier de roulier, Tome V. & s'en trouvoit très-bien. Tous les ans il augmentoit fon mobilier & l'étendue de ses entreprises. Ses chevaux étoient bien nourris, & ne dépérissoient pas, malgré l'excès du travail, parce qu'ils avoient aussi quelque repos de temps à autre. Cet habile roulier, pour mettre tout à prosit, vendoit jusqu'à son sumier.

Le fermier vit que cette économie étoit bonne, & dit en lui-même: Pourquoi n'ajouterois-je pas cette industrie au soin de saire valoir ma serme? Mes chevaux chomment souvent, & chommeroient encore davantage, si ce n'étoit que, pour ne les pas nourrir sans rien saire, & mes valets aussi, je les employe à charrier des terres & du sumier. Quel profit m'en revientil? Le sonds s'améliore peut-être un peu. Mais une journée de charroi rapporteroit de l'argent comptant, & me seroit plus de profit qu'une chérive amélioration.

Après avoir raisonné ainst avec lui-même, il offrit à quelques particuliers, ses voisins, de faire des charrois pour eux dans les saisons mortes. Comme on étoit content du roulier son voisin, il eut bien de la peine à trouver des pratiques, & il ne gagna pas autant que le roulier, parce que ses valets, accoutumés à être bien nourris, saisoient plus de dépense dans les auberges que les valets de roulier.

h

fe

C

de

be

21

pr

Cependant ses chevaux se ruinoient, & ses valets prenoient du goût pour leur nouveau métier. Quand sut revenu le temps des travaux champêtres, les chevaux eurent peine à y suffire, & les valets travaillement mal; ils surent même insolents dans la maison de

leur maître, comme s'ils avoient encore été dans un cabaret. Rien n'étoit bien à leur gré, & il auroit fallu d'autres valets pour les servir.

Cette année se passa pourtant assez bien; & quand le fermier fit son compte, il se trouva un peu plus d'ar. gent comptant qu'à l'ordinaire. Bon, dit-il, voilà qui va bien. Pour peu que j'augmente encore le nombré de mes pratiques, je deviendrai riche à jamais. C'est une grande fottise de n'être que fermier. Il économisa fur le charroi des engrais, ne déplaça pas une livre pesant de terre, ne fit pas un fosse, & laissa ses grains dans les greniers, faute de temps pour les porter au marché. Il avoit toujours compté trouver du temps pour cela; mais il fut si occupé, que l'année se passa fans qu'il eût rien vendu. Quand le temps de payer fon maître arriva, il vendit tout dans le grenier, à quelques sols de perte par boisseau. Cétoit peu de chose. Mais quand vint la moisson, il sut un peu triste; car il n'eut que les deux tiers de la récolte ordinaire.

Il eut pourtant encore du profit au bout de l'année, & admira toujours davantage fon habileté.

à

R

12

ur

ės

es

ets

nd

he-

lle-

de

D'après des calculs très justes, il vendit ses bœus & ses vaches, faucha tous ses herbages, retrancha encore la moitié des engrais, & ne sema que la moitié de bled. Le reste sur mis en avoine; car il augmenta beaucoup le nombre de ses chevaux.

Le roulier qui n'étoit que roulier, s'apperçut qu'il avoit un rival dangereux, & se crut perdu. Mais après y avoir résléchi, il prit son parti. Il alla trouver les pratiques du fermier, & leur offrit ses services à un

quart meilleur marché. Sa proposition sut acceptée par les uns, les autres s'en prévalurent auprès du sermier, qui sut obligé d'en passer par le prix que son concurrent lui avoit sait. Tous deux perdirent, & le roulier s'y étoit bien attendu; mais sa résolution étoit prise, d'y mettre jusqu'au dernier sol de ses épargnes.

L'année fut très-mauvaise pour le sermier; car il perdit doublement, par le mauvais produit de sa ferme & par le bas prix des charrois. Mais il disoit en luimême: Je n'achere ni foin, ni avoine; mon voisin achete tout cela. Il sera plutôt las que moi. Cependant il fallut payer le propriétaire. Toutes les épargnes du fermier y passerent. La fermiere en enragea. Elle regrettoit de plus ses vaches, sa laiterie, ses fromages, fes bœufs. Elle querella fon mari. Ne vois-tu pas que tu es une sotte lui dit-il? A présent que tu n'as rien à faire, tu es comme une dame. Donne-toi du bon temps, & laisse-moi faire. J'en fais plus long que toi. A la bonne heure, dit la fermiere; & elle fe réfigna, Les valets s'étoient aussi tous réfignés, & déja la plupart étoient des nouveaux venus qui n'avoient jamais labouré, ni charrié de fumier. Il y avoit trop de cette vilaine denrée : on en vendit ; & cela rendit encore de l'argent.

Le roulier soutint la gageure pendant toute l'année suivante. A la rigueur, il ne perdoit rien; mais il gagnoit peu, & saisoit mauvaise chere. Le fermier n'auroit rien perdu non plus, s'il avoit pu mettre toute sa maison au régime, & qu'il n'eût pas eu de fermages à payer. Mais par les deux raisons contraires, il perdoit.

n

à

P

CO

réellement. Cependant ses terres mal labourées & privées d'engrais, rendoient peu d'avoine; ses herbages, devenus des prés, commençoient à s'épuiser. A la fin de cette troisieme année, il ne put pas payer son maître. Ce sut encore pis la quatrieme; car tous ses chevaux, ses meubles, ses chariots surent vendus : & attaqué en justice, pour avoir détérioré la terre contre les clauses de son bail, il en sut pour tout son petit patrimoine, & devint journalier ou mendiant, je ne sais lequel des deux,

Voilà mon apologue.

e

e

-

à

ir .

### TIMOPHTONE

Il a été un peu long, & la morale m'en paroît compliquée. Vous frondez, ce me seméle, les peuples terriers, qui veulent être les voituriers de l'univers, ou s'adonner au commerce d'industrie. Vous prétendez qu'ils ont moins de facilités pour ce commerce, que les peuples qui n'ont, pour ainsi dire, que des maisons, des ports & des magasins.

Le motif de votre critique est, que les peuples terriers ne peuvent s'adonner à ce commerce, sans préjudice de leur agriculture, à moins que la population ne sût excessive chez eux; ce qui n'est jamais arrivé, & n'arrivera jamais dans un grand territoire. Mais que voulez-vous dire par la culture de l'avoine substituée à celle du froment, par la fauchaison des herbages, auparavant exploités par des bestiaux, par la vente de ceux-ci, qu'on remplace par des chevaux?

### L'AUTEUR.

Le changement de culture désigne la manie de ceuts

qui abandonnent les productions naturelles de leurs terres, pour y substituer celles qui peuvent être un objet direct de commerce, soit qu'on les vende en nature, soit que ce soient des matieres premieres pour les manufactures du luxe.

La vente des bestiaux est le découragement, l'expatriation ou la stérilité des agriculteurs, ou la nécessité dans laquelle on les met de devenir artisans, ou matelots, ou marchands. Ceux-ci sont les chevaux de roulier. Le sumier que l'on soustrait à l'agriculture, est l'argent que l'on tire de la circulation des Provinces pour l'amonceler dans les Villes, ou le placer dans le commerce. Le roulier vend son sumier, & a raison. C'est-à dire que le peuple voiturier trouve son compte à placer de l'argent chez ses voisins, pour en tirer un gros intérêt. Mais le tirer; qui le fait, fait une sottise, parce qu'il peut l'employer beaucoup plus utilement à l'amélioration de ses sonds.

Quand le fermier est lui-même son voiturier, il fair bien, s'il peut l'être sans négliger ses autres travaux; autrement il fait mieux de donner quelque chose à gagner au voiturier, pour gagner lui-même davantage. Les valets, dégoûtés des travaux de la ferme, sont les sujets arrachés à l'agriculture, qui n'y retournent plus. Vous retrouvez-vous maintenant dans la morale de mon apologue?

# TIMOPHTONE.

Très-bien. Il n'y a que deux points que je n'entends pas; mais il ne faut pas exiger que tout ait une signification. Qu'est-ce que c'est que la sermiere qui se plaint d'abord, & qui se résigne ensuite, & les valets qui deviennent insolents?

# L'AUTEUR.

Ce n'est pourtant pas-là ce qu'il y a de plus obscur dans ma fable, & vous n'y trouvez de l'obscurité que pour n'y avoir pas bien résléchi.

### TIMOPHTONE.

Mais encore, je ne sais ce que c'est que cette semme?

### L'AUTEUR.

S

e

e

n

1

S

\$

Si je vous disois que c'est le suprême Magistrat d'un peuple terrier, qui, en jettant les yeux sur son territoire, le voit presque désert, & qui, en examinant sa recette & sa dépense, trouve que la première diminue, & que la seconde augmente? Si pourfant il vous déplaît que l'on désigne ainsi le suprême Magistrat, supposez que c'est un ches éclairé des sinances, mais plus éclairé que ne le sur Colbert, un Sully, par exemple.

### TIMOPHTONE.

Et en ce cas, le fermier, qui sera-t-il?

#### L'AUTEUR.

Le Ministre ayant le département du commerce, ou plutôt le corps des négociants personnissé.

#### TIMOPHTONE.

Ensuite: car je ne devine pas encore la morale.

F iv

# L'AUTEUR.

Sully, car ce nom me plaît beaucoup; Sully, par exemple, se plaint que les campagnes sont mal cultivées, & presque désertes; que le trésor est vuide, parce
que les Provinces ne peuvent plus payer, & que le
commerce paye peu, sous prétexte qu'il doit être savorisé; que cependant la dépense augmente, parce
qu'il s'accumule beaucoup d'argent dans quelques endroits, d'où il ne sort que par un luxe excessif, dont
le goût devient général, & qui tourne à la charge
du trésor public, parce que les pensionnaires de l'Etat
ne doivent pas paroître des gueux,

On répond au Protecteur de l'agriculture, qu'elle n'aura bientôt plus rien de commun avec les finances; que le commerce va devenir si florissant, qu'il fournira seul à tout: & en attendant, il commence par vendre de l'argent au Ministre des finances, qui n'a plus qu'à recevoir des especes, & à donner du papier. Le commerce tombe ensuite en décadence, par la concurrence, ou par des malheurs, ou faute d'une protection suffisante, & le sermier finit par n'avoir ni terres, ni chevaux,

TIMOPHTONE.

Il devoit payer davantage.

### L'AUTEUR.

Cela est bientôt dit. Mais taxez les hasards, si vous pouvez. L'un se ruineroit en ne rien payant, tandis que l'autre, qui est heureux, s'enrichiroit encore en partageant ses prosits par moitié avec l'Etat. D'ailleurs,

les gains sont nécessairement bornés par la concurrence. Taxez encore le commerce, & on vous dira que vous le ruinez. Entreprenez de le diriger au plus grand bien de l'Etat, & les commerçants vous répondront qu'ils l'entendent mieux que vous, & que vous n'avez qu'à les laisser faire. Délivrez-les de la concurrence des étrangers dans vos ports, & les cultivateurs seront à leur discrétion. Soussrez cette concurrence, & ils se plaindront de votre mauvaise politique.

# TIMOPHTONE.

Je crains bien que ces commerçants ne soient aussi les valets insolents, & que vous ne prétendiez que, par le génie du commerce, par la fréquentation des étrangers, par la vie même qu'ils menent, ils courent grand risque de perdre les mœurs nationales, & de devenir des sujets très-hargneux,

# L'AUTEUR.

Puisque vous m'avez deviné, je n'ai plus rien à vous dire sur ce point.

### TIMOPHTONE.

Vous concluez de tout cela à la nécessité d'une proportion.

L'AUTEUR.

Affurément.

n

TIMOPHTONE.

Et quelle est-elle?

# L'AUTEUR.

Il est facile de faire une pareille question, mais

très-difficile d'y répondre. Voyons cependant. Dans quel cas croyez-vous qu'un fermier pourroit devenir roulier, fans courir à fa ruine?

### TIMOPHTONE.

Dans deux ou trois cas. Le premier seroit celui où il auroit assez de chevaux & de valets pour être son roulier à lui-même, sans préjudice de la culture de ses terres. Il ne craindroit pas la concurrence; & comme il gagneroit lui-même son argent, un petit gain lui suffiroit.

Un autre cas, bien plus rare, seroit celui ou par la nature de son sonds, il seroit obligé de faire beaucoup de soin & d'avoine, & où, pour l'employer avantageusement, il entretiendroit un grand nombre de chevaux, dont une partie serviroit à la culture, tandis que le reste seroit loué.

Tel feroit le cas d'un riche fermier, maître de poste. La position peut équivaloir, en ce cas, au privilege exclusis. Mais il devroit toujours avoir plus de bœuss que de chevaux, si ses prairies n'étoient des marais, & ses champs des plaines de sable; ce qui supposeroit une bien mauvaise terre. A peine donc il seroit fermier dans ce dernier cas.

Il faudroit aussi qu'il eût assez de valets pour n'avoir pas besoin sur sa ferme de ceux qui seroient métier d'être sur les chemins, & je lui conseillerois toujours d'avoir un plus grand nombre des premiers que des seconds, & de tenir leurs intérêts séparés, asin de pouvoir réprimer avec le secours des uns l'insolence des autres. Je ne prétends pas suivre votre comparaison : je raisonne seulement d'après votre supposition.

### L'AUTEUR.

Vous avez si bien expliqué ma pensée, que, sans l'espece de protestation par laquelle vous avez sini, j'aurois juré que vous suiviez la comparaison, & qu'en d'autres termes, vous énonciez les maximes que j'ai eues en vue, lorsque j'ai affirmé la nécessité d'une proportion entre la classe marchande & les autres classes, entre les essets commerçables & la véritable richesse nationale, entre la masse d'argent qui circule entre les cultivateurs, & celle qui sert à faciliter les opérations du commerce.

## TIMOPHTONE.

Je ne nierai point que je n'aye vu où vous vouliez aller, & que ce ne soit la raison pour laquelle j'ai suivi & développé votre hypothese d'une maniere dont vous avez été satissait. Je conviendrois même avec vous de la nécessité d'une proportion, si j'étois aussi persuadé que vous paroissez l'être, que la nation doit rester telle qu'elle est. Mais je suis d'une opinion, & je sorme des vœux absolument contraires, & le commerce me paroît être un des moyens les plus essicaces, pour saire de la nation ce qu'un habile cultivateur sait de sa terre.

#### L'AUTEUR.

Qu'en fait-il donc, de grace?

#### TIMOPHTONE.

Il la renouvelle en la retournant. Il est juste qu'enfin ceux qui furent si long-temps les derniers, deviennent les premiers; & c'est à quoi doivent tendre tous les efforts des honnêtes gens. Le commerce a déja beaucoup avancé cette révolution; les finances, que je n'aime pas d'ailleurs, y ont aussi contribué : nous aurons obligation du reste, au moins en grande partie, aux baux de vingt ans, au trefle, au fain-foin, à la luserne, aux turnebs. Car enfin, si, pendant vingt ans, les fermiers s'enrichiffent au point de pouvoir acheter la terre qu'ils auront tenue à ferme, il est évident que leurs maîtres qui en tiroient déja fort peu, deviendront très-pauvres dans l'abondance générale; d'où il arrivera qu'au bout de vingt ans, ils ne pourront reprendre leur propre terre faute d'argent pour la faire valoir. Ainsi ils seront obligés de la vendre, & nous aurons par-tout des fermiers parvenus par une industrie très-louable, au-lieu de Gentilshommes engourdis dans une noblesse surannée.

Comme pourtant je vois de grandes difficultés au fuccès complet de ce plan, je compte encore plus sur le commerce, & suis très-sâché d'en voir diminuer l'enthousiasme auquel nuit celui de l'agriculture. Il n'est pas douteux que notre marine ne doive souffrir de cette diminution; ce qui seroit un très-grand mal, puisque nous avons plus de côtes que de frontieres sur le continent.

Nous devons donc être une puissance maritime plus qu'une puissance de terre. Or, l'exemple d'A- thenes prouve, suivant vous, qu'il n'est pas besoin de tout cet attirail de vertus, d'éducation, de Noblesse, de préjugés, pour soutenir une marine, comme il peut en être besoin pour soutenir un bon militaire sur terre. N'est-ce pas-là votre pensée?

#### L'AUTEUR.

Vous l'avez très-bien saisse, & il me paroît que je suis dispensé de vous faire voir comment Athenes eut une marine florissante, quoique ses mœurs sus-fent très-mauvaises, & son régime pervers, tandis que, par les mêmes causes, sa puissance sur terre étoit devenue très-méprisable.

### TIMOPHTONE.

Non pas, s'il vous plaît; je prétends que vous me teniez parole, & que vous m'expliquiez précifément ce que vous venez de dire, fans rien changer à l'énoncé de la question.

#### L'AUTEUR.

Avant d'aller sous la terre, & de perdre pour jamais la vue de ce beau soleil, comme un gazon que la charrue renverse, & fait tomber plus bas que n'étoient ses racines, avant de voir mon sermier, propriétaire de mon petit domaine, prendre mes ensants pour ses valets, je dois encore parler de Gouvernement, de marine, de troupes de terre. Eh! Monsieur, est-ce donc mon testament de mort que je dois saire, avant d'être enterré tout vivant?

# TIMOPHTONE.

Vous devez tenir votre parole, tant que vous n'éz tes pas sous la terre. On vous permettra ensuite de n'en point avoir.

### L'AUTEUR.

Mais, fans doute, mon fermier fera homme de parole à ma place. Ce qui lui paroîtra très-étrange; car ce ne fera pas en lui une habitude.

#### TIMOPHTONE.

La mauvaise foi est un vice de la servitude, que vous avez tort de reprocher à ceux que vous avez fair esclaves.

#### L'AUTEUR.

Je n'ai point fait d'esclaves, Monsieur; & quand je donnai ma serme, celui qui eut la présèrence m'en sut très-obligé: quand je prends un domestique à mon service, il croit que je sais sa sortune; & sans doute, il en sera de même de mes ensants, lorsqu'ils trouveront un bon maître. Il me semble qu'il y aura toujours de la pauvreté, ou bien il n'y aura plus ni richesse, ni aisance. Mon sermier est un puissant seigneur, en comparaison d'un homme qui seroit resté dans l'état de nature, tel qu'il plaît à vos semblables de l'imaginer. Mais relativement à moi, qui suis encore plus loin que lui de l'état de nature, il est pauvre. Il n'y à pas un de mes laquais qui voulût être Chéraquis, ou Huron, ou Hottentot.

Dès qu'il existe une société policée, il n'y a point

d'homme, en faisant partie, qui ne soit au-dessus d'un homme privé de toute société, ou d'un homme naturel. Mais plus chacun a par le bénésice de la loi, plus il veut avoir. Le pauvre & l'avare desirent avant tout des biens physiques. Celui qui a ceux-ci en médiocre quantité, & à qui il est difficile de les augmenter, desire ce qu'on sui a appris à estimer, gloire, réputation; supériorité.

La société ne fait donc injustice à personne, tant que les loix font observées; mais elle se fait du mal à ellemême, si elle favorise dans ses membres ces desirs avides qui tendent à fon bouleversement, & qui l'opéreroient, s'ils étoient comblés. Ce font des desirs contraires les uns aux autres, puisque l'accomplissement de tous, & même de quelques-uns, de deux seulement, est incompatible. De quel droit donc la société favoriseroit-elle le defir de l'un, plutôt que celui de l'autre? Elle approuve tous les desirs qui conviennent aux individus, suivant leur destination; elle n'y oppose d'autre obstacle que les loix : mais elle ne peut desirer elle-même ce que ses membres desirent, chacun pour soi, à l'exclusion ou au préjudice les uns des autres. Son devoir est de tourner au profit de la totalité. les passions des individus. Mais pour parler de la richesse & de la pauvreté en particulier, comme elle doit nécessairement contenir des pauvres & des riches 4 peu lui importeroit qui seroit pauvre ou riche, si elle n'avoit pas intérêt à ce que les fortunes fussent durables & héréditaires: durables, afin que l'éducation qui convient aux riches, ne restât pas d'un côté, pendant que

la richesse seroit passée de l'autre; héréditaires, pour que le pere pauvre ne dût pas élever son fils comme devant être riche, & que le pere riche ne dût pas élever le sien, comme devant être pauvre : car cela n'arrivant pas, & les fortunes circulant pourtant sans cesse, il en résulteroit un déplacement de sentiments très-fâcheux, & une contradiction pernicieuse entre les mœurs & les choses.

#### TIMOPHTONE.

Vous venez de dire des choses excellentes, & dont je suis frappé; mais vous auriez dû les réserver pour le temps où nous examinerons la question de droit, & il me semble que c'est ici une digression qui n'a aucun rapport avec le point que nous devons discuter.

#### L'AUTEUR.

Il faut donc encore que je retourne à Athenes. En vérité, pour un homme né dans une Monarchie, vous aimez beaucoup cette Démocratie Athénienne. C'est peut-être pour prendre le contre-pied de Platon & de Xénophon, qui, étant nés à Athenes, donnoient la présérence à la Monarchie modelée sur tous les autres Couvernements.

# TIMOPHTONE

Je commence à croire que je ne tirerai pas grand fruit de tous ces voyages que je vous fais faire dans un Pays que vous paroissez mieux connoître que moi. Mais le problème que vous m'avez promis de résoudre, pique ma curiosité; & la maniere dont vous le résoudrez résoudrez pourra n'être pas indifférente à la cause que j'ai entrepris de soutenir.

### L'AUTEUR.

Il faut donc vous satisfaire, & je serai moi-même bien-aise de fixer mon attention sur un phénomene politique, qui n'a pas eu beaucoup d'observateurs.

La marine, dans son origine, ressemble aux forces de terre, & a comme elles un berceau où elle prend sa premiere consistance. L'agriculture est le berceau de la milice. Elle nécessita autresois à la guerre, par l'intérêt de la désense; elle y sut toujours la meilleure préparation, comme dans tous les temps la possession des terres sut le gage le plus assuré de la bravoure & de la fidélité des désenseurs de la patrie.

La pêche ressemble, en quelque sorte, à l'agriculture; elle est le véritable berceau de la marine: mais elle n'a pas relativement à celle-ci, ou n'a pas au même degré tous les avantages de l'agriculture relativement à la milice. Elle n'admet point de possessions exclusives; elle n'attache pas autant ceux qui l'exercent, à un certain lieu, à une patrie déterminée.

Le commerce maritime ne peut être comparé à rien de ce qui, sur terre, est relatif à la milice, parce qu'il tient à la marine par une ressemblance que n'a point la milice avec quelque prosession qu'on la veuille comparer. La science de la navigation, & l'habitude des longs voyages, qui sont communes à la marine marchande & à la marine militaire, établissent entre elles une liaison étroite, & rendent la première très-

S

d

15

i.

u-

le

ez

Tome V.

utile à la feconde. Mais ce n'est pas le négociant qui est utile à la marine militaire : ce sont les gens qui construisent & naviguent pour lui.

C'est, en quelque sorte, le contraire de ce qui arrive sur terre. Ce n'est pas le journalier, qui, dans les regles, est utile à la milice; ce n'est pas le sermier, ce n'est pas même le petit propriétaire qui travaille : c'est le propriétaire qui n'a pas besoin de travailler, mais qui a acquis le besoin de la gloire, & qui sont celui de s'occuper.

Une raison de cette différence, est que le cultivateur ordinaire ne s'accoutume à aucun danger, & prend l'habitude d'être sédentaire; en sorte que le goût pour la guerre, est une vertu dans le grand propriétaire.

Dans la marine, au contraire, & dans ce qui y est relatif, le négociant, que l'on peut comparer au grand propriétaire, s'habitue à être sédentaire, & ne contracte pas l'habitude des périls. Le pêcheur, au contraire; & ceux qui montent les vaisseaux marchands, acquierent l'habitude des voyages, qui est beaucoup fur mer, & qui n'est comptée pour rien sur terre; ils s'accoutument aussi à toutes sortes de périls, & cela dès leur enfance; en forte que l'espece de courage qu'il leur faut, est en eux un effet de l'habitude, une espece d'insensibilité, telse à peu près que le courage des couvreurs, des danseurs de corde, & des gens qui travaillent dans les mines. Le principe de cette habitude est l'avidité, ou la nécessité d'avoir du pain. Ce qui en résulte, n'est pas une vertu, mais une maniere d'être, dont on peut tirer un parti avantageux.

i

i

25

5

.

1-

ui

ur

nd

ur

e.

y

au

ne

au

ar-

eft

fur

pé-

ece

de

rès

de.

rin-

d'a-

tu,

arti

Je viens de dire que les marins s'accoutument, dès l'enfance, à toutes fortes de périls, & je n'en excepte pas même ceux de la guerre; car il y a fur ce point une grande différence entre les cultivateurs & le peuple marin. Ceux-là font à l'abri, derrière une frontiere, & depuis long-temps n'ont pas beaucoup à craindre de l'ennemi; autrefois une frontiere mal défendue étoit ordinairement une Province déferte, parce que le cultivateur veut de la fûreté, & ne peut fuir aves tout cè qu'il a, ni recueillir, s'il n'a femé.

Le peuple marin, au contraire, n'a point de frontieres qui le couvrent; il peut trouver l'ennemi partout; mais il est presque toujours incertain que celuici le trouve. Lors même que cela arrive, il peut suir; ce qui est encore une partie de l'art. Il suit avec tout ce qui lui est précieux, & l'incursion de l'ennemi ne sait aucun tort à son champ, & n'endommage point sa maison. S'il ne peut pas suir, il se mesure avec l'ennemi, & se désend; s'il le peut, parce qu'il sait qu'en se rendant il perdra tout. C'est l'amour de ses possessions ou l'avidité, qui le sait combattre. S'il ne peut pas sauver son bien, il se rend pour sauver sa vie.

Telle est l'école du très-grand nombre de marins; & dans ce métier, ce qui est étranger à l'art militaire, est commun aux deux genres de marine, & est plus essentiel que ce qu'il y a de particulier à la marine purement militaire.

Vous voyez par-là que l'amour du gain forme les G ij éleves de la marine militaire : ce qui ne peut avoir lieu pour la milice de terre.

Vous voyez encore que l'habitude donnant le cous rage & beaucoup d'autres choses encore qui sont plus effentielles dans ce métier que les vertus qu'on exige dans les autres guerriers, l'éducation morale n'est pas de premiere nécessité, & ne peut même avoir lieu pour le très-grand nombre des marins. Il en est donc dans la marine comme il en seroit dans la milice, si cultiver un champ étoit à peu près la même chose que faire la guerre; car alors le journalier se roit meilleur guerrier que le grand propriétaire.

Il s'ensuit delà que le droit des gens dans la guerre de mer, & la discipline militaire, doivent être très-dissérents de ce qu'ils sont dans la guerre de terre. On ne prend, ni ne rançonne, ni ne pille le laboureur. On prend tout sur mer. Un Général d'armée ne dévalise point un porte balle; un amiral fait amener un pauvre voiturier, qui porte quelques bagatelles d'un port à l'autre. Pourquoi n'a-t-on point supprimé cette espece de barbarie? C'est qu'elle est nécessaire au maintien de la sorte d'esprit militaire qui doit régner dans la marine. C'est que si on ne pilloit pas les vaisseaux marchands, la marine militaire manqueroit d'une des écoles qui lui sont nécessaires, & perdroit elle-même une grande partie de l'astivité que doivent avoir ceux qui la composent.

Lors donc qu'un homme de beaucoup d'esprit, & qui joint beaucoup de jugement à de grandes connoissances, a proposé de résormer le droit des gens établi sur mer, & qui est à peu près celui des Sauvages de l'Amérique, il a prouvé qu'il étoit aussi rempli d'humanité, qu'il avoit peu résléchi sur le génie de la marine.

1

Œ

8

r

-

0

e.

.

f-

n

A(

nt

i-

ude

la

le.

15.

lui

ir-

10-

qui es,

er,

D'après ces considérations que je pourrois encore étendre, il vous sera aisé de deviner pourquoi le peuple d'Athenes étoit assez bon pour avoir une marine florissante, lorsqu'il ne l'étoit pas assez pour avoir une bonne armée de terre.

Vous conclurez encore delà, qu'il y eut action & réaction des mauvaises mœurs sur la marine, & de la marine sur les mœurs, qu'elle rendit plus mauvaises, & sur le régime, qu'elle rendit détestable. Aussi dès que la marine d'Athenes eut été ruinée par le Spartiate Lyfandre, la Démocratie sut-elle terrassée du même coup qui réduisit cette République à ne plus exister que sur le continent, & il fallut toute l'extravagance des trents Tyrans, pour qu'elle se relevât de ce coup terrible.

Etes-vous content de la folution de ce problème?

### TIMOPHTONE.

Très-content, & pour ce que vous avez dit, & pour ce que vous avez laissé à dire. Mais me voilà revenu d'Athenes pour long-temps; je ne trouve dans l'histoire de cette République que des coups accablants pour l'égalité, dont elle m'avoit paru saire le panégy-rique,

# L'AUTEUR.

Vous renoncez donc au témoignage de toute l'antiquité?

# TIMOPHTONE,

Vous m'y avez force.

#### L'AUTEUR.

Il me semble que vous avez aussi renoncé à m'écraser par la conspiration unanime de tous les Princes vivants, contre l'inégalité ou contre la noblesse.

## TIMOPHTONE.

Je ne vois plus dans leur conduite à cet égard, que la condamnation de mes maximes, ou des opérations mal réfléchies que leur a paru exiger la nécessité du moment; & je conviens que la preuve qu'on en voudroit tirer, des inconvénients politiques de l'inégalité, seroit très-peu philosophique.

### L'AUTEUR.

Me citerez vous encore le Public, & me menacerezvous de fon mépris & de fon indignation, pour avoirattaqué l'opinion de la partie la plus faine de ce Public?

#### TIMOPHTONE.

Oh, de ce côté, je ne puis vous rassurer contre le danger qui vous menace. Le Public est très-décidé pour la philosophie, contre les préjugés.

#### L'AUTEUR.

De quelle philosophie entendez-vous parler? Est-ce de celle d'Aristote, ou de celle de Scot, ou de l'attraction de Newton? Et de quels préjugés encore? Est-ce le mouvement du soleil autour de la terre, la chaleur de l'air dans les caves, ou la solidité du sirmament?

Enfin, de quel Public? Est-ce celui d'une Ville ou de toutes les Villes, celui d'une campagne ou de toutes les campagnes, ou seulement des châteaux & non des cabanes? Est-ce celui des financiers ou des procureurs, des gens de cour ou des suppôts de l'Université, des Auteurs ou des Libraires, des jolies semmes & de leurs jolis hommes qu'il n'en saut pas séparer, ou des prudes & de leurs amis respectables, des Encyclopédistes ou de leurs adversaires?

28

e

u

2

3

#### TIMOPHTONE.

Quelles questions, bon Dieu! Vous moquez-vous de mei, où la tête vous a t-elle tourné?

#### L'AUTEUR.

Ni l'un, ni l'autre. Mais comme tout est préjugé ou autorité dans le monde moral, & qu'ici l'autorité n'a pas lieu, puisqu'il ne s'agit pas de révélation, je ne conçois pas ce que c'est que la philosophie qu'on oppose aux préjugés, si ce n'est celle qui, par des calculs & des démonstrations, redresse dans notre entendement les erreurs de nos sens. Je suis également très-embarrasse à deviner quel public est décidé entre la philosophie ainsi nommée, & les préjugés, son contraire. Car chaque classe & même chaque homme a ses préjugés; mais comme il n'y en a peut-être aucun qui les ait tous, chaque homme a aussi sa philosophie. D'où il suit que la philosophie, & les préjugés, son contraire, ne sont pas la même chose dans deux quartiers dissérents de la même Ville, dans deux prosessions dissérentes dans le

même quartier, dans deux classes différentes du même corps, dans deux ordres différents de la même nation.

Demandez au plus fage des Encyclopédiftes, s'il voudroit que son individu, haut de cinq pieds trois pouces, sût confondu avec celui d'un laboureur de la même taille, & n'attirât pas plus l'attention du Public, & les saveurs de la Cour? Or, quand on a de quoi manger, boire & se vêtir; quand tout au plus on joint à cela de quoi satisfaire son goût dominant, qui, pour un tel homme, est le desir de s'éclairer, en quoi même il entre déja une sorte dose de préjugé; quand, dis-je, on a ces choses, n'est-ce pas un préjugé qui sait desirer les saveurs de la Cour, & l'attention du Public?

Qu'un homme se croye supérieur aux autres hommes, parce qu'il a des connoissances, des doutes & des opinions que n'ont pas les autres, ou qu'il s'attribue une pareille supériorité, parce qu'il est né de certains . parents, & qu'à raison de sa naissance & d'une éducation qu'il doit à cette naissance, il a des opinions, des sentiments & des volontés que n'ont pas les autres, n'est-ce pas à peu près la même prétention, juste ou injuste, suivant qu'on l'envisagera, mais naturellement plus utile dans celui qui veut, que dans celui qui pense? Car la fociété a besoin de volontés beaucoup plus que de méditations; & si l'on suppose que ces méditations ayent l'objet le plus utile à la société, encore est il vrai de dire qu'un ou deux Législateurs suffisent à une société, & que ce ne seroit assez pour aucune d'avoir un ou deux hommes qui préférassent la gloire à

leur repos, à leur fanté, & même à leur vie. Lors donc qu'un Savant ou un Philosophe envie la considération à ceux qui, sans en savoir autant, ou sans raisonner aussi-bien que lui, sont résolus à mourir, si le sort le veut, plutôt que de ne pas faire le métier qu'ils croyent leur convenir, il ne sait pas réslexion que l'Etat n'a pas besoin d'un grand nombre de Sages, ni de Savants, mais qu'il lui saut beaucoup de guerriers.

### TIMOPHTONE.

Vous frondez furieusement la Philosophie. Quel mal vous a-t-elle fait ?

## L'AUTEUR.

Aucun. Mais rien n'est moins philosophique, rien même n'est plus absurde, que les opinions auxquelles vos prétendus Philosophes voudroient donner la vogue, & qui ne seront recevables que lorsqu'on sera parvenu à retrancher d'un système politique la moitié ou les trois quarts de ce qui y entre nécessairement; c'est-à-dire lorsque les hommes & les peuples auront cessé d'être ce qu'ils sont.

Vous prêchez la paix universelle; & sur le tombeau de Mars vous élevez le trône d'Apollon & des Musses. Mais, avant que la paix soit signée, ne nous désarmez pas, ou prenez garde que Mars ne soit qu'endormi; & qu'en se réveillant, il ne renverse le trône d'Apollon, & ne maltraite les neus Sœurs, qu'il trouvera sans désense. Ce n'est pas tout d'avoir fait quelques phrases contre la solie des peuples qui s'entrégorgent.

Ils ne cefferont pas pour cela de s'entr'égorger; & fi vous avez fait de tous vos concitoyens des Philofophes pacifiques, où en serez-vous? Le peuple, qui
subjuguera votre patrie, pourra bien ne pas tant aimer les Philosophes que les esclaves utiles, soit laboureurs, soit soldats. C'est une vilaine chose, sans
doute, qu'un Officier sorti nouvellement de sa gentilhommiere, où il n'a lu ni un seul journal, ni une seule
piece sugitive, & qui est très-sier de sa naissance &
de son unisorme, qui regarde du haut en bas le plus
grand Mathématicien de l'Europe, & demande, avec dédain, ce que c'est que la Henriade : cela, dis-je, est
très-maussade.

Mais vous, qui avez plus de protections que lui, & qui favez, ce qu'il ignore, quelle gloire s'acquirent Leonidas & fes compagnons, pourquoi n'avez-vous pas sollicité la Lieutenance dont ce jeune étourdi est si fier?

## TIMOPHTONE.

Est-ce une question que vous me faites?

#### L'AUTEUR.

A vous, ou à qui vous voudrez, qui foit dans le même cas que vous.

#### TIMOPHTONE.

Cela est clair. C'est donc moi qui aurois du solliter une Lieutenance! Moi, ambitionner un unisorme; moi, vivre dans une garnison; moi, quitter mes amis, mes études, ma société, sacrisier mon repos & l'état que je me suis fait? Moi, à mon âge, avec la réputation dont je jouis, les espérances que j'ai encore; moi, devenir Lientenant d'infanterie! En vérité, voilà une excellente plaisanterie.

#### L'AUTEUR.

Si, lorsque vous n'aviez que quinze ans, on avoit offert cette Lieutenance pour vous à votre pere, ne l'auroit-il pas acceptée avec joye?

#### TIMOPHTONE.

Je doute que mon pere eût fait cette fottise. Il savoit trop bien que c'est un métier de dupe, & que pour un qui y fait fortune, deux mille s'y ruinent, & y perdent leur plus bel âge, sans amasser ni bien, ni même beaucoup de gloire. Qu'est-ce, bon Dieu, que la gloire d'un vieux Capitaine résormé?

#### L'AUTEUR.

Le pere de ce Gentilhomme dont nous parlions tout-à-l'heure, étoit donc un sot; car votre pere étoit sage.

#### TIMOPHTONE.

Qui fait s'il pouvoit faire autre chose de son fils?

#### L'AUTEUR.

Mais je suppose qu'il le pût.

## TIMOPHTONE.

De grace, qu'en auroit-il fait? Un homme de robe? Il faut être plus riche pour le devenir, que ne le sont la plupart de nos Gentilshommes. Un marchand? Leurs préjugés s'y opposent. Un homme de lettres? C'est chez eux que se conserve le goût qu'eurent nos aïeux barbares pour la vénérable ignorance Franco-Gallicane.

### L'AUTEUR.

Mais n'auroit-il pas pu en faire un cultivateur, ou un Ministre de Religion? Elle occupe tant de monde!

## TIMOPHTONE.

A parler franchement, il eût mieux fait; mais ces Gentilhommes de Province croiroient se déshonorer, s'ils ne servoient pas, ou du moins s'ils n'avoient pas frappe à toutes les portes pour obtenir du service, avant de se résigner à la vie tranquille & inutile qu'ils menent ensuite.

#### L'AUTEUR.

Vous leur supposez-là une étrange manie,

## TIMOPHTONE.

Très-étrange, en effet; mais très-réelle, & qui en encore affez générale. Vous le favez mieux que moi,

#### L'AUTEUR,

Cela me paroît fort heureux; car des gens qui regardent comme une grace la permission de se faire casser la tête dans les regles, ne doivent pas être disficiles sur les conditions.

#### TIMOPHTONE.

Apparemment; s'ils ne servoient pas, d'autres serviroient.

#### L'AUTEUR.

Cela n'est pas bien sûr; car il pourroit y avoir bean

coup de gens aussi sages que Monsieur votre pere: & si la Noblesse ne recherchoit pas les places militaires, ce qui les tient en honneur, (car ensin, la Noblesse donne encore un peu le ton,) il y auroit encore beaucoup moins de gens, qui, étant hors de cet ordre, voulussent embrasser ce métier ingrat & périlleux.

## TIMOPHTONE.

Mais vous qui avez réfléchi fur ces matieres, dites-moi ce qui peut entretenir ce penchant de la Noblesse pour le service. Ce n'est pas l'amour de la gloire. Quelle gloire peut-elle espérer dans le service subalterne, dans lequel la retient abaissée cette autre Noblesse qui remplit la Cour & la Ville? Ce n'est pas l'amour de l'argent; elle dépenfe du fien pour servir. Ce n'est pas l'amour de la patrie; elle ne sait pas feulement ce que c'est. Ce n'est pas qu'elle regarde le service comme un devoir pour elle, & qu'elle foit attachée à son devoir plus rigoureusement que les autres ordres : vous même n'oferiez lui donner un pareil éloge. D'où vient donc encore une fois ce zele, cette fureur, ou cette manie? Car on ne fait quel nom donner à une passion aussi utile & aussi extravagante.

## L'AUTEUR.

Vous voilà bien embarrassé, où il n'y a pas sujet de l'être. N'avez-vous jamais entendu parler de l'honneur.

#### TIMOPHTONE.

Je connois, fans doute, l'honneur, qui est l'esprit des Monarchies, le point d'honneur, qui a fait saire

a nu whiteb in

beaucoup de fortises, & l'honneur des semmes, qu'on rélegue dans les Provinces, & auquel on ne croit gueres dans les Villes.

# L'AUTEUR.

Vous êtes très-savant, ce me semble; mais en quoi consiste l'honneur d'une semme?

#### TIMOPHTONE.

La plaisante question! A ne pas manquer à ce qu'elle doit à la fidélité conjugale.

#### L'AUTEUR.

Les filles n'ont point d'honneur; car elles ne sont pas tenues à la fidélité dont vous parlez.

#### TIMOPHTONE.

L'honneur des filles consiste à réserver pout leur mari sutur tout ce qu'une semme doit avoir donné à son mari, & tout ce qu'elle ne doit donner qu'à luis

# L'AUTEUR.

Cet honneur fait-il beaucoup d'honneur à une fille ou à une femme? ou bien y a-t-il de la gloire à être honnête femme?

#### TIMOPHTONE.

Malheur à la nation chez laquelle il y a de la gloire à acquérir pour les honnêtes femmes! C'est une preuve qu'elles y sont rares.

#### L'AUTEUR.

Où elles sont en grand nombre, il n'y a donc point de gloire à l'être; & là même où elles sont en petit nombre, elles ne peuvent se vanter d'être honnêtes, parce que ce seroit une preuve qu'elles s'en seroient un mérite : d'où l'on pourroit conclure ou qu'elles ont été tentées de cesser de l'être, ou qu'elles ne regardent pas comme un devoir la conservation de leur honneur.

#### TIMOPHTONE.

Cela est très-juste; mais qu'en concluez-vous?

# L'AUTEUR.

Encore un mot, je vous prie, avant de venir à la conclusion. Ne pensez-vous pas qu'il y ait beaucoup de préjugés dans l'opinion que les semmes ont de l'honneur, & de ce qui peut y donner atteinte? Je ne parle pas de ce qui peut l'augmenter; car il n'est pas susceptible d'augmentation.

#### TIMOPHTONE.

Assurément, il y a des préjugés, & en très-grand nombre, dans tout ce système d'honneur; mais ce sont des préjugés salutaires, & qu'il faut respecter.

#### L'AUTEUR.

J'en suis d'accord, & cet aveu de votre part me fait un très - grand plaisir. Mais quelle est la récompense d'une honnête semme, sur-tout où elle n'a rien qui la distingue du plus grand nombre?

#### TIMOPHTONE.

Je ne lui connois point de récompense, à moins que ce n'en soit une d'éviter la punition.

## L'AUTEUR.

Je suis de votre avis. Mais en quoi consiste cette punition?

TIMOPHTONE.

Dans la honte dont une femme est couverte, si sa faute est publique; &, si elle ne l'est pas, dans les reproches qu'elle se fait à elle-même, dans le mépris auquel elle s'attend de la part de celui-là même qui l'a séduite, & dans la pensée accablante qu'elle est déchue.

### L'AUTEUR.

De quoi donc est-elle déchue, si elle n'a pas perdu l'estime du public? Et quand elle l'auroit perdue, pourroit-elle s'en assiger, s'il n'y a point de gloire à passer pour honnête semme?

# TIMOPHTONE.

Apprenez donc, puisque vous êtes encore à l'apprendre, que, dans l'éducation que l'on donne aux filles bien nées, tout paroît se diriger vers ce point unique, comme si toute la vertu consistoit, pour une semme, dans ce qu'on appelle leur honneur : qu'on leur répete si souvent, & en tant de saçons, qu'elles ne sont estimables qu'à proportion qu'elles sont sages & le paroissent; que la sagesse est leur vertu, sans laquelle elles auroient en vain toutes les autres; que c'est, pour ainsi dire, toute leur existence morale; que, dis-je, on leur répete si souvent ces maximes, qu'elles se voyent rien de plus beau que cette vertu; que, sans oser le paroître, elles sont très-sieres de l'avoir conservée; qu'elles sont les premieres à mépriser souverainement, ainsi

b

le

d

pa

ainsi qu'on le leur a appris, celles de leurs semblables qui n'ont pas conservé leur réputation sans tache; &t que si elles se voyent sur le point d'être elles-mêmes séduites, elles croyent voir un précipice sous leurs pieds; que, si elles succombent, elles croyent être tombées dans l'abyme du mépris, & se comparent elles-mêmes à ces objets méprisables dont elles se sont approchées.

### L'AUTEUR.

Pardonnez-moi d'avoir mal connu ces fentiments dans un fiecle où ils font rares.

## TIMOPHTONE.

Pas si rares que vous le croyez, même dans les Villes d'où on les croit bannis. L'étourderie des semmes & l'impertinence des hommes élevent beaucoup de nuages sur la vertu, qui la font méconnoître où elle est encore. Je conviens qu'elle succombé souvent, parce qu'elle n'a plus, comme autresois, pour barriere, la pudeur publique, & la crainte d'un mépris, qui est presque nul, pour être trop partagé. Mais que de résistance n'oppose-t'elle pas encore à la séduction! Et cette résistance doit être comprée pour beaucoup dans un siecle où les mœurs semblent désendre aux hommes de remplir le cœur de leurs semmes, & de saire partie de leur société.

t

5

r

n

ıt

e

t ,

fi

Qui amuse les semmes, & elles ont grand besoint d'amusement dans le désœuvrement des Villes; qui les amuse, dis-je, leur devient nécessaire : & que n'est pas capable de saire une semme désœuvrée, pour ne

Tome V.

pas rester dans l'abandon! Mais je m'écarte sans m'en appercevoir. Je finis ma digression, en l'excusant par la nécessité où vous m'avez mis de vous faire voir comment la vertu n'est pas encore éteinte dans les semmes, quoiqu'elle paroisse devenir tous les jours plus rare. Je répéterai encore ce qu'un autre a dit avant moi, qu'une semme, qui donne dans des travers, sait plus de bruit que cent qui se conduisent bien.

## L'AUTEUR.

Vous êtes un défenseur zélé du beau-Sexe, & je vous en sais gré; car j'ai de cette moitié du gense humain la même opinion que vous.

Mais maintenant, revenons à l'honneur des hommes; car ils ont aussi le leur, qui ressemble beaucoup à celui des semmes.

## TIMOPHTONE.

Voilà une idée finguliere, & qui affurément eff.

## L'AUTEUR.

Neuve ou non, je la crois très-juste, & je vous en fais juge.

L'honneur est un composé de préjugés qui tendent tous à composer une exstence morale, qu'on peut perdre, & qu'il est presqu'impossible de recouvrer. It est démontré que l'honneur, au moins de la même espece, ne peut être commun à tous les individus d'une nation, parce qu'il entre dans sa composition une idée de supériorité, sondée sur certaines choses, & de laquelle résultent certaines obligations. L'édu-

cation forme ce composé; & pour qu'elle puisse le for mer, il faut qu'elle commence par trouver de quoi faire naître l'idée de supériorité. Cette idée, une fois bien enracinée, elle attache la perte, ou la conservation, mais non l'augmentation de la supériorité déja reconnue, à certaines actions, & à certains sentiments; en sorte que faire ou avoir les uns, c'est faire ce qu'on doit, & penser comme on doit, sans qu'il y ait de mérite à penser & à agir ainsi; & faire ou avoir les autres, c'est décheoir de sa supériorité, ou perdre son existence morale. La réaction des devoirs fur la supériorité est telle, qu'ils l'augmentent, comme en prouvant l'excellence; c'est-à-dire, que la supériorité, qu'on peut appeller primitive, & les devoirs en résultants, constituent cette existence morale, qu'on appelle honneur.

Tout consiste donc ici dans le desir de conserver, & la crainte de perdre; car il n'y a point de plus ni de moins où il y a une supériorité déterminée & des devoirs étroits: l'opinion publique entre aussi pour beaucoup dans tout ceci, mais de maniere qu'elle n'augmente pas le fonds, & que le plus ou le moins de célébrité n'est qu'une notoriété plus ou moins étendue d'une chose qui existe par elle-même, & est toujours la même.

IS

nt

ut II

ne

us

on

es.

u-

Cependant quoique l'opinion publique ne crée rien, & qu'à la rigueur elle ne détruise rien, elle est pourtant très - importante, parce qu'elle est entrée pour beaucoup dans la composition de l'existence morale dont je viens de parler. Le Public peut donc se taire, fans que cette existence en soussire. Mais s'il parle défavantageusement, il faut le détromper, ou tout est perdu, hors le témoignage intérieur, qui est un reste précieux, mais qui ne suffit pas.

S'il y a un ordre d'hommes à qui l'honneur soit prescrit, comme il l'est à toutes les semmes, celui qui appartient à cet ordre ne peut se vanter d'en avoir, & celui qui n'y appartient pas, s'il se vante d'en avoir, déclare qu'il n'y est pas obligé, & qu'ainsi son honneur est mal assuré, puisqu'il peche par les sondements. Où l'honneur est la vertu de l'ordre, il inslue sur tout, parce que tout ou presque tout entre dans l'existence morale, dont il est le résultat ou la dénomination.

Or, comme il se réduit à la crainte de perdre, puisqu'il exclut l'espoir d'acquérir, il en résulte une aversion générale pour toute perte quelle qu'elle soit. Delà vient que j'ai désini l'honneur, en disant que c'est la crainte de perdre : par où il est plus généralisé que si je l'avois désini la crainte de décheoir. Trouvez-vous maintenant quelque ressemblance entre l'honneur des hommes & celui des semmes?

#### TIMOPHTONE.

Beaucoup plus que je ne croyois. Mais dites-moi encore pourquoi l'idée de courage a la même analogie avec l'honneur des hommes, que la fidélité ou la fagesse avec l'honneur qui est propre aux semmes?

#### L'AUTEUR.

Ce que vous dites ne me paroît pas exact. On ne peut pas dire qu'il y ait une analogie entre la sagesse e

t

i

ù

e

[-

à

a

fi IS

25

ie

1-

te

re

des femmes & leur honneur, puisque l'une ne differe de l'autre, que comme la fin differe de l'idée collective qui renferme les moyens & la fin. Le courage au contraire, & ses moyens, ne font qu'une partie de l'honneur, lequel renferme ou exige beaucoup d'autres chofes. Mais deux raisons ont rendu l'idée de courage dominante dans celle d'honneur : la premiere, que c'est la partie la plus noble & la plus fublime du composé dans lequel consiste l'existence morale, celle même à laquelle plusieurs autres se rapportent; la seconde raifon est, que le courage a été depuis long-temps le dernier & suprême arbitre de l'intégrité ou du délabrement de l'existence morale de ceux qui étoient tenus à cette vertu. Il entre donc nécessairement dans ce qu'on appelle honneur, comme partie essentielle, & comme fauve-garde du reste. Dites - moi maintenant ce qu'a voulu dire le grand homme, qui, le premier, a avancé que l'honneur est la vertu des Monarchies?

#### TIMOPHTONE.

Suivant ce que vous venez d'en dire, je ne vois pas qu'il foit plus la vertu des Monarchies que de toute autre constitution où il devra y avoir du courage, de la sidélité à tenir sa parole, de l'aversion pour tout gain sordide & illicite, des loix dont l'activité supposée emporte la perpétuité des avantages une sois obtenus, ou la dégradation, pour faute connue ou secrete, de celui qui décheoit de ces avantages, quels qu'ils soient, ne suffent-ils même que pécuniaires.

## L'AUTEUR.

Tout ce que vous dites-là n'est pas tellement propre à la Monarchie, qu'on ne puisse le trouver sous tout autre Gouvernement, hors peut-être le Gouvernement despotique, parce que l'exercice du pouvoir y étant arbitraire, l'opinion y est d'autant plus libre. Il faut donc que l'immortel Montesquieu se soit trompé, ou que nous ayions mal défini l'honneur.

# TIMOPHTONE.

Je suis pourtant très-content de l'idée que vous m'en avez donnée; & plutôt que de la rejetter, je croirai sans peine que Montesquieu s'est trompé.

### L'AUTEUR.

Je n'aime pas à me trouver en contradiction manifeste avec un tel homme, quoique je ne le croye pas infaillible. Je vous proposerai donc une observation qui pourra nous concilier. Montesquieu n'ayant pas défini l'honneur, & en trouvant plus dans les Monarchies que dans les autres Etats, s'est persuadé, beaucoup plus qu'il n'a été convaincu, que c'étoit la vertu des Monarchies; & il ne s'est pas trompé, s'il a voulu dire que c'est dans les Monarchies que l'honneur se plaît davantage, comme on dit qu'un arbre ou une plante se plaît dans un terrein. Et en effet, comme l'honneur suppose supériorité, & par conséquent classification légale & non arbitraire, il est évident qu'il ne doit pas se plaire sous le despote, où toute classification est accidentelle; il ne doit pas non plus être dans un terrein

qui lui convienne, où le peuple est le maître, parce que ce qu'il y a de moins estimable étant le plus fort, on ne décheoit pas en rentrant dans la foule qui dispose de tout, & rien n'est solide au-dessus de cette soule.

7

L'Aristocratie est encore peu favorable à l'honneur, parce qu'au-dessous de plusieurs grands, la supériorité qui reste est trop peu de chose, & que les grands, en supposant même que la participation à la souveraineté ne nuise pas à l'honneur; les grands, dis-je, sont en trop petit nombre pour composer un corps en qui réside l'honneur avec sûreté & utilité pour l'Etat. D'ailleurs, tout Gouvernement républicain exige une alternative d'élévation & d'abaissement, qui, à la longue, peut nuire à l'honneur. Il est donc très-vrai que c'est dans les Monarchies qu'il se plaît le plus; mais c'est parce que, sous un chef unique, avec lequel rien n'entre en comparaison, il peut & doit y avoir des classes, dont les limites soient immuables. C'est, en un mot, parce que, dans une Monarchie, il doit y avoir un corps de noblesse nombreux, dont chaque individu ait la conscience de sa supériorité sur les membres des autres classes. Car c'est-là le premier germe de l'honneur; ainsi que je l'ai déja dit. Lors donc que Montesquieu a dit que l'honneur est la vertu des Monarchies, il a dit en d'autres termes que, dans les Monarchies, il doit y avoir supériorité d'un ordre sur les autres, & qu'où il n'y a point de noblesse, il n'y a point de véritable Monarchie.

#### TIMOPHTONE.

Tout cela me paroît très-conséquent; mais je ne H iv puis acquiescer à votre conclusion. Je la laisserai pourtant pour ce qu'elle vaut, afin de vous ramener à ce Gentilhomme que nous avons vu si sier de son uniforme.

Je vous demandois comment, sans espérer de gloire, la plupart des Nobles ont un goût si décidé pour le service militaire; & là-dessus vous m'avez parlé de l'honneur. Que vouliez-vous me faire entendre par-là?

### L'AUTEUR.

Que la crainte de perdre tient lieu du desir d'acquérir, lorsque celui-ci se trouve en désaut par le peu de vraisemblance du succès.

#### TIMOPHTONE.

Qu'auroit donc à perdre un Gentilhomme qui ne ferviroit pas?

#### L'AUTEUR.

Si c'étoit par sa faute, & sans bonnes raisons, qu'il ne servit pas, il seroit mécontent de lui-même, & ses confreres en seroient aussi mécontents. On lui a dit que les privileges de sa naissance tirent leur origine du service militaire, & que son métier naturel est de faire la guerre; qu'il cesseroit d'être noble, s'il manquoit de courage, & qu'il se feroit soupçonner d'en manquer, si, pouvant faire son métier, il ne le faisoit pas; que c'est en portant les armes que la Noblesse renouvelle sans cesse le lustre de son origine, & qu'il se terniroit bientôt ou dans l'ordre même, ou dans une famille, si le goût pour cette prosession s'y perdoit.

ne efti à f & tant em qu' fes ont

celli tier ce eux du l'an

plu

Tro

voi

que

ave

j'ai tre neu Ain

que

C'est donc pour être content de lui-même, pour ne pas encourir le mépris des autres, ou leur moindre estime, & pour ne pas donner la plus légere atteinte à son existence morale; c'est encore pour constater & décorer sa supériorité par des actions, peu importantes par-tout ailleurs, mais dont il sera parlé avec emphase dans son canton; pour se donner le relief qu'a toujours un homme qui a fait & vu plus que ses voisins; c'est, dis-je, par tous ces motifs, qui ont leur centre commun dans la crainte de décheoir, que ce jeune homme a sollicité avec vivacité, & obtenu avec des transports de joye, ce brevet auquel votre pere eût préséré une modique lettre de change.

C'est donc l'honneur qui, dans un état tel que celui-ci, sait les recrues; c'est encore lui qui les retient sous le drapeau, jusqu'à ce qu'ils ayent obtenu ce qu'il leur seroit honteux de ne pas remporter chez eux. L'espérance de quelque chose de mieux, l'amour du métier, souvent de la gloire, & plus souvent l'ambition des grades, prolongent l'engagement de la plupart de ceux à qui l'honneur l'a fait contracter. Trouvez-vous maintenant que ce soit à tort que je vous aye parlé de l'honneur?

## TIMOPHTONE.

Vous en avez tiré tout le parti possible; mais j'ai encore deux objections à vous faire. D'après votre définition, qu'entendez-vous par le point d'honneur? Cette façon de parler n'a plus aucun sens. Ainsi dans l'opinion publique, l'honneur n'est pas tel que vous le définissez.

## L'AUTEUR.

Puis-je vous demander si vous avez quelquesois lu des Déductions latines, ainsi qu'on appelle en Allemagne certains plaidoyers imprimés, auxquels on donne aussi le titre de prò Memorià?

### TIMOPHTONE.

Je n'aime que la belle littérature, & ne connois que très-peu ces fatras dont vous parlez.

### L'AUTEUR.

J'en suis fâché; car vous y auriez trouvé les termes élégants de in puncto jurium, in puncto prærogativarum, in puncto amnestia, & autres semblables. Or, vous favez, Monsieur, que notre Langue françoise, toute élégante qu'elle est, n'est à peu près composée que des débris d'un très-mauvais latin. Le punctum honoris est donc la qualification que l'on donne à tout ce qui intéresse l'honneur, & delà vient que cette expression n'est pas restreinte à un seul cas, quoique plus communément elle désigne la délicatesse chatouilleuse de nos peres pour tout ce qui pouvoit blesser leur réputation de bravoure; mais c'étoit aussi un point d'honneur pour eux, lorsque leur bonne soi & loyauté étoient soupconnées; c'en étoit un, lorsqu'on attaquoit les prérogatives constitutives de leur état. Un passedroit, une destitution, & autres choses semblables, sont encore des griefs in puncto honoris, & on se fait un point d'honneur de ne les pas souffrir; c'est-à-dire, que l'on croit son honneur intéressé à s'y opposer par toutes fortes de moyens honnêtes, ou réputés tels.

l'us dég mo

1

· Vo

fais me con tou des des possible vou & con où les pou

fupé neur c'est des

dont dit c Vous voyez donc que l'expression que vous m'objectez, consirme ma définition, puisqu'elle prouve, par l'usage qu'on en fait, que tout ce qui est perte ou dégradation, attaque l'honneur, c'est-à-dire, l'existence morale de celui qui le souffre.

## TIMOPHTONE.

Faut-il donc que chaque objection que je vous fais devienne une preuve de plus contre moi? Je ne me rends pourtant pas, & je vous demande encore comment vous expliquerez ce que l'on voit arriver tous les jours dans les Provinces. Je ne parle point des Nobles de la Cour qui embrassent la profession des armes, comme on se fait recevoir Avocat, pour posséder ensuite une grande charge. Il n'est pas surprenant que les aînés servent comme les cadets; mais vous m'avouerez que cela est rare dans les Provinces, & que le plus souvent l'aîné reste chez lui, sur-tout où le droit d'aînesse est très-avantageux, tandis que les cadèts, qui ont peu de chose, entrent au service pour avoir du pain,

Les aînés sont pourtant ceux qui, ayant le plus de supériorité primitive, devroient avoir le plus d'honneur, & la destination des cadets prouve assez que c'est pour avoir une solde que vos Nobles sollicitent des emplois militaires.

## L'AUTEUR.

Vous avez enfin réussi à trouver une objection dont je suis embarrassé; car apparemment je vous ai dit qu'il sussit de la supériorité primitive, pour avoir de l'honneur, comme c'est assez d'être semme pour être honnête semme. Si cela est, j'ai tort; puisqu'un aîné, héritier présomptif d'un beau sief, étant né avec une supériorité mieux constatée, a moins la crainte de perdre que ses cadets, & n'ambitionne pas autant qu'eux un état qui l'empêcheroit de décheoir. J'ai tort encore, si cet état est un gagne-pain pour les cadets, & s'ils ne l'embrassent que pour vivre, parce qu'avec leur pension domessique, ils vivroient moins bien, qu'avec la riche solde qu'on leur donne.

#### TIMOPHTONE.

Ce font-là autant d'aveux ironiques; mais le ton même que vous prenez décele votre embarras.

## L'AUTEUR.

Comment, en effet, répondrois-je sérieusement à une objection à laquelle il n'y a point de réponse? J'avoue que, dans les Pays où presque tout le bien de la famille est pour l'aîné, où celui-ci doit payer des pensions viageres à ses freres, où on dit de plus qu'il doit rester sur sa terre pour y être le soutien de sa famille, & qu'étant un propriétaire distingué, il ne doit pas craindre de décheoir; j'avoue, dis-je, qu'où telle est l'éducation des aînés, il est rare qu'ils servent; qu'où telle est leur condition, il est difficile qu'ils le fassent. Mais c'est que l'éducation est entrée, ce me semble, pour quelque chose dans tout ce que j'ai dit, & des Nobles, & des autres citoyens. J'ai connu un Gentilhomme, dont le pere avoit eu vingt-

de

l'h

gni

qua

tro aup tit exe tilh che cha de ce que mal

> pou que de que

de

exis

fero exif deux enfants, & moins de mille livres de rente, mais à qui il ne restoit que dix garçons & une fille.

#### TIMOPHTONE.

Eh bien! que fit ce Gentilhomme, qui devoit être l'héritier principal d'une si riche succession?

#### L'AUTEUR.

Il se sit Prêtre, & devint Aumônier d'une compagnie de commerce pour soutenir ses freres. Il en mit quatre dans l'Eglise, un dans le service de terre, & trois sur mer. Le neuvieme, qui étoit le cadet, resta auprès de son pere pour l'aider à faire valoir son petit domaine. Cet aîné-là manquoit-il d'honneur, ou fon exemple prouve-t-il contre mes maximes? Qu'un Gentilhomme réduit à manquer du nécessaire physique, cherche du pain où il peut en trouver, c'est qu'il est de chair & d'os comme vous, & que son corps a besoin de réparation comme le vôtre : mais la preuve que ce n'est pas seulement du pain qu'il cherche, c'est que toute espece du pain ne lui convient pas; & que, malgré sa misere, il est encore délicat sur le choix de l'état qu'il doit embrasser. Concluez-en que son existence morale lui est encore chere.

Mais le grand nombre des cadets est de ceux qui pourroient vivre sans servir; car le nécessaire physique est peu de chose pour eux. S'ils étoient Seigneurs de paroisse, ils ne serviroient peut-être pas, parce que, élevés avec un ou deux principes de moins, ils seroient contents de la solidité que donneroit à leur existence morale la propriété d'une terre distinguée.

Il me semble qu'en tout cela, il n'y a rien qui cho que mes maximes, & que tout ce qu'on pourroit en conclure feroit, qu'il y a quelques vices, ou dans les loix, ou dans l'éducation provinciale; ce qui est étranger à la question que nous discutons.

## TIMOPHTONE.

Enfin, vous trouvez que tout est bien, si ce n'est peut-être que la classification ne vous paroisse pas assez marquée; & quelque chose qu'on puisse vous dire, vous n'imaginerez jamais qu'il puisse y avoir une classification dans laquelle la naissance n'entre pour rien. C'est soumettre à une cruelle fatalité ceux que le hafard a fait naître dans les derniers rangs, & l'humanité répugne à un pareil système.

# L'AUTEUR.

Oui, l'humanité répugne à ce que, faute de bonnes loix sur l'éducation, & par une suite de l'ancienne tyrannie cléricale, toute forte d'éducation puisse être donnée à toutes fortes de personnes, & qu'on parle aux enfants de nos boulangers & de nos bouchers de la considération que l'on peut acquérir par les lettres, comme on en parloit aux citoyens d'Athenes & de Rome. Mais il n'en est pas moins ridicule, qu'un étudiant renforcé qui a lu beaucoup de jolis livres, qui peut être a fait quelques vers, ou une compilation qu'il appelle un livre, se dise homme de lettres, & prétende, à ce titre, être l'égal ou même le supérieur de ceux dont il auroit pu être le valet, s'il n'eût pas étudié. Qu'il jouisse de la petite fortune qu'il a faite,

i'y c'ef mai farc au fien la p

J

dép tain s'ils ren laqu den font mie qu'e l'eb fero eft l doni fang

> M dans

que

pinio

com

reno

j'y consens; qu'il soit toute sa vie un homme inutile, c'est ce qu'on peut soussirir dans une société nombreuse: mais qu'il prétende que son état par lequel il est un sardeau, & souvent un sléau de la société, le mette au niveau du dernier membre d'un ordre supérieur au sien, c'est le comble de l'impertinence, & la preuve la plus complette que ses études n'ont servi qu'à le déplacer, & à lui gâter l'esprit.

J'estime les bons Ecrivains; je les regarde, en certains cas, comme les conseillers des Légissateurs; mais s'ils veulent nous faire payer leurs conseils utiles par le renversement de cette partie de l'économie publique, sans laquelle l'Empire s'affaisseroit sur lui-même, qu'ils gardent leurs conseils & leurs lumieres. Nos peres s'en sont passés, & nous ont laissé une Monarchie qui valoit mieux qu'elle ne vaut aujourd'hui. La preuve en est, qu'elle ne réfisteroit pas à la moitié des malheurs qui l'ébranlerent autrefois, & ne purent la renverser. Ce seroit aujourd'hui toute autre chose, parce que l'argent est beaucoup plus qu'autrefois, & que personne ne le donne auffi volontiers que nos peres donnoient leur fang, outre qu'il faut encore du fang aujourd'hui, & que tous les jours on détruit davantage le système d'opinions & de choses, qui produisoit & rendoit trèscommune la volonté de répandre son sang, après avoir renoncé à fon repos.

#### TIMOPHTONE.

Mais faut-il donc que la guerre, cet état de férocité, dans lequel l'homme ne devroit jamais entrer; faut-il qu'elle soit l'objet de toutes les institutions, & n'y a-t-il rien de bon, si elle n'y a sa part?

## L'AUTEUR.

Telle est la condition humaine; & quand toute l'Europe deviendroit aussi pacifique qu'une société littéraire, il n'en résulteroit pour chaque peuple que l'avantage de devenir avec ses voisins la proye des Africains ou des Asiatiques. Il faut garder les troupeaux tant qu'il y a des loups: mais de plus, chaque société elle-même doit être organisée, & un corps ne le seroit pas; ce ne seroit pas même un corps, s'il ne consistoit que dans une masse de chair sans veines, sans muscles, sans ners, sans cartilages & sans os.

#### TIMOPHTONE.

Oh, pour cette organisation, dont je reconnois comme vous la nécessité, il y auroit d'autres moyens de la produire. L'éducation ou la richesse pourroient remplacer avantageusement la naissance, & j'ose même avancer que chacun de ces principes de classification vaudroit mieux, & seroit plus raisonnable que celui de la naissance.

#### L'AUTEUR.

Vous ne me surprenez point par cette assertion. J'ai vu, depuis long-temps, que c'étoit à quoi vous vouliez en venir; mais cette conversation n'a déja été que trop longue, & vous trouverez bon que je la finisse ici. Nous la reprendrons quand il vous plaira. Adieu.

CHAPITRE

Si

E

heur moti que tre

midi furpr d'ami

J'e tageu

> Qu Ton

# 

# CHAPITRE IV.

Si la science ou la littérature, & l'opulence, peuvent être deux principes de classification légale. Esquisse de deux plans, dont chacun suppose l'un de ces principes.

## TROISIEME DIALOGUE

### ENTRE L'AUTEUR ET TIMOPHTONE.

# L'AUTEUR.

Qu'Y A-T-IL de nouveau? Vous venez de bonne heure. M'apportez-vous la nouvelle de quelque promotion faite à l'hôtel des fermes, où y a-t-il quelque livre nouveau qui doive placer fon Auteur entre les grands de la nation?

## TIMOPHTONE.

Rien de tout cela; mais j'espere qu'avant qu'il soit midi, vous entendrez parler d'un événement qui vous surprendra, sans vous affliger, pour peu que vous ayiez d'amitié pour moi.

## L'AUTEUR.

J'en aurai vraiment de la joye, s'il vous est avantageux. Mais que tenez-vous-là?

#### TIMOPHTONE.

Quelques remarques sur l'influence de l'éducation.

Tome V.

I

Je compte que ce sera le cannevas d'un assez bon traité, dont j'ai déja le plan dans la tête.

### L'AUTEUR.

Ce pourra être un excellent ouvrage & très-utile; car rien n'est en esset plus important que l'éducation, & n'inslue davantage sur la fortune des nations.

## TIMOPHTONE.

Ce n'est pas précisément dans ce sens-là que je prends le mot d'instuence, quoique ce que vous dites-là soit très-vrai. Mais l'idée ne seroit pas neuve. On l'a déja rétournée en tant de saçons, que le Public commence à être las des dissertations dont elle a été l'objet. Ne diroit-on pas qu'il falloit une société de moins dans le Royaume, pour que l'on pensât à y résormer l'éducation? C'est comme si cette société en avoit été seule chargée jusqu'ici: & il est pourtant vrai qu'elle ne faisoit pas la moitié des éducations.

## L'AUTEUR.

Votre réflexion est juste. Mais qu'entendez-vous par l'influence de l'éducation?

### TIMOPHTONE.

Ecoutez, je vais vous lire ces deux feuilles. Ce sont des remarques détachées auxquelles manquent encore les preuves, les épigrammes, les antitheses, les petites histoires qui doivent venir à l'appui des grandes maximes, les exemples tirés de toutes les parties du monde, & sur-tout ces réslexions piquantes qui atta-

vo jui

ch

tem

Aut s'en

: 1

vaill s'agi

0

» dif

» cor

» vel » de » con

» dire

chent les lecteurs. Je ne lirois pas à tout autre qu'à vous un Ouvrage informe. Mais vous n'aimez que la justesse & la précision des raisonnements, & je me statte que vous serez content.

### L'AUTEUR.

Nous allons voir. Commencez, s'il vous plaît.

# TIMOPHTONE.

Ceci à été écrit à la hâte, & ne m'a coûté que le temps qu'il a fallu à ma main pour faire passer mes idées sur le papier.

### L'AUTEUR.

Le temps n'y fait rien. La facilité avec laquelle un Auteur écrit, n'intéresse les Lecteurs qu'autant qu'ils s'en apperçoivent, à l'aisance de son style.

# TIMOPHTONE.

Oh, ce n'est pas de quoi je puis me vanter. Je travaille très-difficilement. Mais ce n'est pas de quoi il s'agit : écoutez.

» Quoique les hommes ne naissent pas tous avec des » dispositions égales pour les sciences, ni avec la même » aptitude pour tout ce qui les dissingue des brutes; » comme la nature ne suit aucunes loix connues dans » la distribution des talents, & que ceux ci ne se dé, » veloppent que par l'éducation, qu'elle en est la pierre » de touche, & que c'est à cette épreuve que l'on re- » connoît la capacité ou incapacité des sujets, on peut » dire que les hommes naissent tous égaux à cet égard,

» & il faut dans la pratique supposer cette égalité comme » très réelle ». Que dites vous de cette maxime ?

#### L'AUTEUR.

3)

8)

la

Ju

te

8

je

me

por

de

terr

ject

plui

C'ef

p ho

Elle me paroît bonne. Passons.

#### TIMOPHTONE.

» Il est impossible d'affigner une cause d'inégalité
» entre les hommes, qui autorise à varier à leur égard
» le premier biensait qu'ils reçoivent de la société, c'est» à-dire l'éducation. La différence inconnue de seurs
» talents, n'autorise pas davantage cette variété, ainsi
» que nous venons de le dire ».

### L'AUTEUR

Donc tous les citoyens doivent recevoir la même éducation. La conféquence me paroît juste, & vous ne la désavouerez pas. Mais observez deux choses, je vous prie. La premiere, qu'on peut assigner entre les hommes une cause d'inégalité suffisante pour autoriser la différence d'éducation, ne suffent-ce que les facultés plus ou moins grandes des parents, & la diversité des circonstances, qui doivent rendre plus facile ou plus difficile la suggestion de certains sentiments.

Observez en second lieu, que l'éducation n'est pas un biensait de la société, mais un devoir de la paternité, qui reçoit ses modifications des facultés réelles & morales du pere.

# TIMOPHTONE.

Je réponds à la premiere objection, que je ne parle point de fentiments, mais de connoissances, & qu'ainfa votre remarque porte à faux. Je nie l'affertion que contient la seconde, & c'est-là toute ma réponse. Je continue.

» Ajoutons que, pour le plus grand bien de la so-» ciété, nul talent ne doit rester ensoui, & qu'ainsi tout » esprit doit être approché du slambeau des sciences, » afin de voir s'il s'y allumera.

### L'AUTEUR.

Quand la science sera le bonheur des hommes, & la prospérité des Empires, j'adopterai cette maxime. Jusques-là je la croirai pernicieuse, par la perte d'un temps précieux, dont la somme totale seroit immense, & par le déplacement des hommes, qui est tout ce que je connois de plus sunesse à la société.

#### TIMOPHTONE.

Quel homme sensé doute de ce que vous venez de mettre en question? Il faut avoir un goût bien décidé pour la barbarie & l'ignorance, & être bien ennemi des hommes, pour ne pas sentir la beauté & la justesse de cette maxime. Mais je vous prie de ne plus m'interrompre, quand vous n'aurez pas de meilleures objections à me faire. Ce petit écrit est le résultat de plusieurs années de réslexion.

#### L'AUTEUR.

A la bonne heure ; je vous écouterai en filence. C'est la marque la moins équivoque de l'admiration.

## TIMOPHTONE.

» Il est sans doute, que le plus grand nombre des » hommes sera de ceux qui ne s'embraseront pas à ce » feu facré, comme s'y embrasent ceux à qui il est ré-» fervé de devenir des hommes du premier ordre. Mais » quiconque sera dans ce cas, devra être exclus, sans » miséricorde, du sanctuaire des sciences & des beaux » arts ».

#### L'AUTEUR,

Encore un mot, de grace. Il y a d'excellents génies qui sont très-lents, & qui d'abord promettent peu. Si vous les excluez, ce sera une perte réelle. Il y en a d'autres, au contraire, qui commencent par des éclats de lumiere, & finissent par ne briller que comme brille un seu sollet. Ceux-ci figureront mal dans votre sanctuaire.

#### TIMOPHTONE.

Ce sont-là des exceptions que doit négliger un sage Législateur. Vous auriez pu encore me laisser continuer.

#### L'AUTEUR.

Continuez donc.

# TIMOPHTONE.

» Les heureux éleves qui auront subi avec succès » la premiere épreuve, deviendrout les plus chers nour» rissons de la patrie, qui, loin d'être effrayée de leur 
» nombre, regrettera de n'avoir pas été plus séconde 
» en bons esprits, en génies lumineux, en citoyens ca» pables de la couvrir de gloire. Ils continueront leurs 
» études aux dépens de la patrie ». Quoi, vous haussez 
les épaules ?

.

qu

» 1

» P

» r

me

mai

» le

» to » da

» c'e » d'e » qu

31

#### L'AUTEUR.

Ce n'est point parler, ce me semble. Excusez un tic qui me prend par accès, & dont je ne puis me désaire.

#### TIMOPHTONE.

C'est un très-vilain tic; & tout autre que moi s'en formaliseroit : mais je vous le passe.

» A mesure que leurs talents se développeront, on » les rangera en différentes classes, & chaque classe » sera la pépiniere d'autant d'ordres entre lesquels sera » partagée la partie supérieure de la nation, comme à » la Chine les Colleges des Mandarins, qui ont diffé-» rentes fonctions, & sont partagés en classes graduées, » les unes supérieures aux autres ». Encore un serrement d'épaules?

#### L'AUTEUR.

C'est mon tic, vous dis-je. Tâchez de m'en guérir; mais ne vous en fâchez pas : je vous écoute en silence.

#### TIMOPHTONE.

» Dans ce corps nombreux de lettrés, on prendra » les Magistrats qui rendront la justice, ceux qui main- » tiendront la police, les Régisseurs des revenus pu- » blics, les Conseillers & les Ministres du Souverain, » tous les employés, non militaires, dont on a besoin » dans les armées, les Précepteurs du menu peuple, » c'est-à-dire le Clergé, ou tout autre corps chargé » d'enseigner la morale aux semmes & aux ensants, » quelque nom que l'on donne à ce corps.

» Ce qui restera sera partagé entre les écoles qui se-

» ront en très-grand nombre, & les académies, dont il y » aura quatre dans chaque district, une pour les hautes » sciences, une pour les belles-lettres, une pour les » arts, & la quatrieme pour l'agriculture ».

» Comme ces académies feront le corps de réserve » de tous les ordres, le nombre de leurs membres ne » fera point fixe; mais chacun d'eux aura des appoin-» tements honnêtes, & tels qu'ils conviendront à des » hommes qui seront l'élite de la nation. » Encore un figne d'ennui ou de pitié. Sont-ce là des absurdités, à votre avis? Oh! défaites-vous de ce tic-là, je vous prie.

L'AUTEUR.

j

C

q

je

fu

pa

Vous avez raison, je devrois bien m'en désaire; &, pour le coup, il m'a pris bien mal-à-propos: car j'admire vraiment votre plan. Faites des Clercs de vos lettrés, & vous aurez renouvellé le système de la Monarchie Pontificale, subdivisée en Provinces, avec des corps de réserve dans les Couvents, & des employés en sous ordre dans la Hiérarchie; laquelle, suivant le plan d'un Grégoire VII ou d'un Boniface VIII, devoit absorber toute l'administration temporelle. Vos nombreuses écoles rappelleront ces temps heureux, où une seule de nos Universités contenoit trente mille écoliers, la plupart manants déserteurs, & qui avoient leur fauve-garde dans le figne de leur cléricature. Vous pouvez encore trouver des vestiges de cet admirable système, & un modele en petit de votre plan, dans le Pays où devoit être la Capitale de l'Europe ecclésiastique & séculiere. Il n'y a dans ce Pays-là

que la cléricature de trop; car je doute que vous en foyez amoureux. Mais retranchez-la, & vous aurez un exemple d'un grand poids à citer en faveur de votre invention. Aussi-bien cet Etat figure-t-il avec éclat entre les Puissances de l'Europe, à raison de l'excellente culture de ses terres, qui sont très-bonnes, & ne lui sournissent pas de bled; à raison de la bonté reconnue de ses troupes, & à raison même de la science prosonde du grand nombre de ses lettrés.

### TIMOPHTONE.

Vous me donnez-là une bien bonne idée, & dont je vous suis obligé. En effet, si nous retranchons la cléricature, nous ôtons le principe de dépopulation, qui est le seul vice dont soit atteint ce Pays-là, celui du moins duquel dérivent tous les autres.

### L'AUTEUR.

Vous prétendez donc marier vos lettrés? C'est à quoi je ne pensois pas.

### TIMOPHTONE.

Il le faut bien, si je veux éviter le reproche que je viens de faire au Pays de la cléricature.

#### L'AUTEUR.

Mais que deviendront leurs enfants?

### TIMOPHTONE.

Des lettrés comme leurs peres, puisqu'ils auront fur tous les autres citoyens l'avantage de l'éducation paternelle, & de l'exemple domestique; ce qui n'est pas un fecours médiocre pour dévancer tous ceux qui en sont privés.

#### L'AUTEUR.

Mais enfin, tous ne réuffiront pas, & vous avez établi, fans doute, la févérité de l'examen, comme une loi fondamentale?

### TIMOPHTONE.

Il faut s'attendre qu'elle ne sera pas rigoureusement observée. Les examinateurs favoriseront, sans doute, les ensants de leurs collegues. L'impersection est inévitable dans toutes les institutions humaines.

### L'AUTEUR.

Je conclus delà qu'il se formera un nouvel ordre héréditaire, dont vos premiers lettrés seront les auteurs, comme nos premiers guerriers ont été les auteurs de notre Noblesse. Mais du moins cet ordre aura-t-il sur l'autre, l'avantage d'une origine beaucoup plus estimable.

### TIMOPHTONE.

Il aura encore celui d'être moins exclusif, puisque les grands talents y donneront entrée de plein droit.

### L'AUTEUR.

Je crains pourtant beaucoup que, dans la fuite, on ne mette une différence odieuse entre les anciennes & les nouvelles familles de lettrés.

### TIMOPHTONE.

Il ne faut pas prévoir les malheurs de si loin.

FEET S

fe

tr

ėl

de

au

qu

de

to

de

let

me

me

dan

ma

leu

### L'AUTEUR.

Vous avez raison. On ne feroit jamais rien de beau. Trop de prudence donne des entraves au génie. Mais seroient-ce aussi vos lettrés qui seroient Lieutenants, Capitaines, Colonels, Généraux de tous les grades?

#### TIMOPHTONE.

Ils n'auroient point été élevés à ce métier si contraire au repos qu'exigent les lettres, si inhumain, si éloigné de tout ce qu'il y a de beau & de bon. On destineroit aux emplois honorables, les jeunes gens qui auroient approché le plus près de la perfection requise pour être admis entre les éleves. Le commun des soldats seroit composé du reste.

#### TIMOPHTONE.

Mais si tous les génies devoient être sondés, si tous les esprits devoient être approchés du slambeau des sciences, ce reste seroit toute la nation non lettrée? Qui donc laboureroit? qui exerceroit les arts méchaniques?

### L'AUTEUR.

Vous vous prévalez d'une omission qu'il y a dans mes remarques. Je devois dire qu'on donneroit accès dans le parvis du sanctuaire à tous ceux qui le demanderoient; mais que le grand nombre seroit de ces ensants de la terre, qui restent collés sur le sein de leur mere, & ne levent jamais les yeux en haut.

#### L'AUTEUR.

Ainsi il y auroit toujours un grand nombre de ces

malheureux mortels, qui, par ignorance, ou faute de courage, se résignent à leur état abject. Vous m'aviez pourtant persuadé que l'éducation étoit le premier bienfait que la sociéré devoit à ses enfants, & qu'il n'y avoit aucune raison pour en varier la distribution. Il seroit donc à propos d'appliquer ici le compelle intrare. Car l'humanité exige qu'on violente les hommes pour les empêcher de se faire un très-grand mal. Vous leverez mes scrupules sur ce point quand vous voudrez. J'en ai un autre, que je ne veux pas séparer de celui-ci.

Je crains que le frere ou le cousin d'un lettré ne fût tenté de lui manquer de respect, & que cinq ou fix millions de cousins non-lettrés ne fussent mal contenus en cas de besoin par deux ou trois cents mille lettrés, qui ne seroient pas braves.

Autre scrupule. Le nombre seroit du côté de l'ignorance, de la bassesse & de l'oppression; la sorce & le dépit de se voir dédaignés, seroient du côté des guerriers. Il n'y auroit du côté des lettrés, auxquels leur naissance ne concilieroit aucun respect; il n'y auroit, dis-je, de leur côté que du savoir, avec de bons appointements, & toute sorte de supériorité légale. Je ne sais si les choses pourroient rester long-temps dans cet état; mais il me semble qu'à la longue les guerriers devroient devenir des lâches, ou revendiquer la supériorité avec succès, & la laisser à leurs ensants, qui seroient plus sûrement braves que les ensants des lettrés ne seroient savants. Car le courage, qui est en partie dans la nature, & en partie le résultat très-simple de certains préjugés faciles à in-

a

fo

P

q

m

M

la qui les qui op

me

de

Ro L'I

pre toi

m'a

culquer, se transmet beaucoup plus aisément que la science, par l'éducation & l'exemple paternels. L'épreuve de l'un est aussi beaucoup moins équivoque que l'examen de l'autre, outre qu'il reste toujours le même, au-lieu que la science d'un âge peut devenir une sottise dans un autre âge.

Ce sont seulement des doutes que je vous propose.

### TIMOPHTONE.

Je me ferai un plaisir de les résoudre. Mais je vois arriver quelqu'un à qui je dois parler. Je suis à vous dans l'instant.

### L'AUTEUR feul.

Je sais trop quel puissant talisman sont contre la raison & les plus saines maximes, certains mots qu'on a mis à la mode, & qui ne présentent les idées les plus favorables, que pour féduire la piété de ceux qui les entendent, & arrêter ceux auxquels on les oppose; comme dans une cause bien différente, la mere & la femme de Coriolan ménaçoient de couvrir de leurs corps le chemin par lequel il marchoit à Rome, afin que tout fût impie dans son entreprise. L'humanité, la justice, la loi naturelle sont cette égide redoutable dont se couvrent les novateurs politiques. & qui doit aveugler ceux à qui ils la présentent. Elle m'aveugla comme un autre, & long-temps je restai immobile entre l'intérêt général de la société, qui me pressoit d'un côté, & celui des individus, qui m'arrêtoit de l'autre. Enfin, je vis que tout se concilioit par la distinction si naturelle entre la conséquence de l'é-

galité naturelle des hommes, qui est le droit égal au bonheur, & celle de leur inégalité politique, qui est la différence de leurs devoirs fondée sur la diversité des biens dont ils jouissent, proportionnelle à la diversité de leurs desirs, & relative à celle des besoins de la fociété. L'éducation me parut contenir la folution de toutes les difficultés; & comme la meilleure & la plus fûre me parut encore être celle que les parents donnent à leurs enfants, je trouvai l'hérédité des condiditions auffi juste que celle des fortunes, & plus indispensable encore pour le bien de société. Mais ce qui me paroît si simple, ne le paroîtra pas à la plupart des hommes, que la partialité rend inconféquents; & comme la méthode la plus sûre pour faire sentir l'absurdité d'une maxime qui n'est que spécieuse, est de la suivre dans ses conséquences, je ne me suis pas dispensé d'une résutation, qui étoit inutile pour les lecteurs de bonne foi & de bons seus, mais qui sera peut-être encore insuffisante par la plupart de ces beaux esprits, pour qui la raison simple n'a point de charmes, parce qu'elle se resuse au faux brillant des pensées hardies. Cependant les hommes de cette trempe jouent un rôle si apparent parmi nous, & le nombre est si grand de ceux qu'ils éblouissent par les prestiges de leur jeu, que, si je désespere de ramener les premiers à des maximes qui leur font odieuses, je dois au moins chercher à détromper les autres, & à détruire par-là ce fantôme d'opinion publique, qui souvent trompe & égare les légissateurs euxmêmes. Je reprends la suite de mon dialogue avec ce

Tie un fair par

her tre eft cor

ture avo

vos d'acc défa autr deux

Jeur

Timophtone, qui revient me joindre après avoir lu une lettre qu'on venoit de lui apporter. Dois-je vous faire un compliment, lui dis-je? l'ai vu la joie se répandre sur votre visage à mesure que vous lisiez?

### TIMOPHTONE.

Ce ne sont encore que des espérances. Dans une heure, ce pourra être une réalité. Je me réserve votre compliment pour ce temps là; & comme l'attente est toujours longue, pour l'abréger, reprenons notre conversation.

### L'AUTEUR.

A la bonne heure. Je ne suis pas afsez indiscret pour vouloir hâter une considence qui pourroit être prématurée. Nous en étions à quelques doutes que je vous avois proposés contre votre plan chinois, dont même vous n'avez pas achevé la lecture.

#### TIMOPHTONE.

Laissons-là ce plan qui n'est pas de moi, & donnez à vos doutes le nom d'objections insolubles; j'en suis d'accord. Un de mes amis a dressé ce plan, que je ne désapprouvois pas. Mais moi-même j'en ai dressé un autre que je crois meilleur. C'étoit un dési entre nous deux, & je vois bien que j'avois pris le bon parti.

#### L'AUTEUR.

Je suis curieux de voir ce plan qui vous paroît meilleur que l'autre. L'avez-vous sur vous?

#### TIMOPHTONE.

Le voici. J'espere que vous en serez content. Il étoit

dans la lettre qu'on vient de me remettre, & mon ami me marque qu'il en est très-content. C'est un homme de beaucoup de mérite; & dans tout ce qu'on appelle haute finance, je doute qu'il y ait deux sujets comme lui. J'ai vu de lui un Traité, qui est encore manuscrit, sur la substitution de la finance à la féodalité, & fur les grands avantages que l'on pourroit tirer de la création d'un ordre dans lequel ne seroient admis que ceux qui feroient preuve d'un certain revenu, dont un tiers au plus devroit être en fonds de terres. Les deux autres tiers feroient toujours à la disposition du Souverain, qui en payeroit quinze pour cent pendant vingt ans, au bout duquel temps le capital seroit éteint. Il croit que cet ordre devroit être composé de dix mille membres, qu'on pourroit appeller les Immortels, à l'imitation des Perses, qui donnoient ce nom à un corps de dix mille hommes d'élite. Chaque immortel devroit avoir soixante mille livres de rente substituées, dont vingt mille au plus en terres. Ce seroit un revenu de fix cents millions, partagé entre dix mille hommes. Les deux tiers, comme je l'ai dit, c'est-à-dire une somme annuelle de quatre cents millions, seroient destinés au fervice de l'Etat. Ce seroit plus qu'il ne faudroit pour faire face aux dépenses extraordinaires les plus exorbitantes.

Dans le cas d'une guerre, le Prince demanderoit un quart de service, une moitié, la totalité, suivant qu'il en auroit besoin; & dès que l'Edit seroit rendu, chacun des immortels porteroit au trésor royal dix, vingt ou quarante mille livres. Lorsqu'ils ne seroient que le quart

que and cer just

tro

qu

effritels dev fera ven tude & q fe p pour ples

pose qui

mira

rever qui qui p

To

quart de service, ils porteroient la premiere année dix mille livres; la seconde année, la même somme moins le quinze pour cent de l'année précédente; la troisieme année encore dix mille livres; moins le quinze pour cent de vingt mille livres; & ainsi d'année en année; jusqu'à ce que le double service devînt nécessaire. Chaque année de service feroit un capital à part, qui se trouveroit remboursé au bout de vingt ans.

Vous pouvez suppléer les autres détails auxquels vous conduiront ces notions générales; & si vous êtes effrayé de l'énorme intérêt que recevront les immortels, puisqu'en dix ans, à quinze pour cent, le capital devroit être remboursé, & les intérêts payés; je vous serai observer, d'après mon ami, que l'argent à souvent coûté plus cher aux Souverains, que la certitude de le trouver doit être mise en ligne de compte; & que c'est une obligation bien onéreuse que celle de se priver tout d'un coup des deux tiers de son revenu; pour venir au secours du Prince, & épargner aux peuples la surcharge des impôts, suivant la méthode admirable du grand Colbert.

Vous jugez bien que les dix mille immortels composeront l'ordre le plus puissant de l'Etat, & celui aussi qui méritera le plus de considération:

### LAUTEUR

Vous m'effrayez cependant avec la supposition d'un revenu de quatre cents millions de livres au moins; qui ne pourra être en fonds de terre. Sera ce l'Etat qui payera cette énorme somme à vos immortels?

Tome V:

### TIMOPHTONE.

Votre crainte est fondée; mais il est aisé de la disfiper. Pour le benéfice que produira le maniement des finances, & qu'on augmentera par la suppression d'un grand nombre d'employés subalternes, comptez cinquante millions; car les immortels auront la préférence, comme les Chevaliers Romains, pour tous les emplois de la haute & moyenne finance. Pour le bénéfice des entreprises de toute espece, une année portant l'autre, & en supposant la même préférence, comptez encore cinquante millions; pour les profits d'un commerce exclusif aux Indes, dix millions; pour celui du commerce aussi exclusif du sucre & du casé en faveur des négociants agrégés aux immortels, comptez vingt millions. Pour toutes les bonnes manufactures du Royaume, lesquelles seront munies de privileges exclusifs, comptez au moins vingt millions. Ce font cent & quinze millions, si, je ne me trompe. Pour les eaux-de-vie, les vins, les huiles, le commerce du Levant, comptez deux cents négociants exclusifs, chacun à soixante mille livres, ce sont encore douze millions. Toutes ou la plus grande partie des rentes sur particuliers, de celles sur tous les corps, hôpitaux, hôtels-de-Ville, &c., au moins cinquante millions. Ce font deux cents douze millions. A quoi ajoutant les banquiers, trésoriers, &c., vous ferez aisément la somme de deux cents cinquante millions. Les cent cinquante millions restants seront l'intérêt des anciennes dettes de l'Etat, qui, pour le maintien du nouveu systéme, ne pourront jamais être remboursées.

de

P

d

m

ta

pa

fe

ré

for

en

fer

Etes-vous content de ce développement du plan de mon ami?

### L'AUTEUR.

Très-content, & nous voilà bien sûrs de ne pas manquer d'argent, pourvu que vos dix mille immortels ne restent pas les seuls habitants du Royaume. Car, en supposant une guerre de cinq ans, tous les quinze ans, leurs sonds augmenteront prodigieusement, & avec eux, les impôts sur lesquels il faudra les payer.

### TIMOPHTONE.

C'est aussi le seul scrupule qui reste à mon ami; & pour éviter cet inconvénient, il cherche les moyens d'introduire dans l'ordre des immortels, la sage parcimonie qui fit le bonheur de la République Romaine, tant qu'elle sut la vertu savorite de ses citoyens. S'il parvient à trouver ces moyens, dont la découverte sera assurément un effort de génie, il proposera de réduire à douze ans le terme des remboursements, en sorte que, dans cet espace de temps, l'Etat soit acquitté, envers les immortels, de la première année de leur services, & des autres successivement suivant leur date,

### Product L'AUTEUR.

Ce sera encore dix-sept à dix-huit ans pour une guerre de cinq ans. Cela nous obligera donc à avoir la paix pendant ce temps?

# TIMOPHTONE.

Au bout du compte, vous êtes trop difficile. A-t-on K ij mieux fait par le passé? D'ailleurs, quel établissement a été porté à sa persection des les commencements?

### L'AUTEUR.

· fi

in

q

tu ch

pli

&

la

cez

tou

tio

cro l'E

1

blef

fup

corp

S

fotte

duir

hors

Il faut donc espérer que celui-ci sera persectionné. Ainsi nous voilà sûrs d'avoir de l'argent; & en renoncant à payer nos vieilles dettes, parce que ce seroit une atteinte portée à la constitution, nous avons quelqu'espérance de n'en pas faire de nouvelles. Mais il nous faut des hommes!

### TIMOPHTONE.

Pourquoi faire?

### answord and and L'A u TE URL so will a mode

state of trail of the fact

Pour les opposer aux pauvres gens, qui auront en-· vie de dévalifer vos immortels.

# TIMOPHTONE.

C'est donc de soldats que vous voulez parler. En manque-t-on quand on a de l'argent?

### CAUTEURO

Apparemment, puisqu'Athenes & Carthage en manquerent, & que, de ces deux riches Républiques, l'une fut mal menée par les pauvres Spartiates, & l'autre fut détruite par les Romains, qui n'avoient ni financiers, ni banquiers, ni riches negociants, du moins que nous fachions.

### TIMOPHTONE.

Mais ni les Athéniens, ni les Carthaginois, n'avoient une Noblesse militaire telle que nous l'avons; &, en bon à conferver. Je l'ai toujours pensé ainsi, & crois que c'est aussi votre avis. Car vous êtes un homme sans préjugés, & vous démentiriez votre caractere, si vous proscriviez notre Noblesse en haine de quelques individus qui la déparent, ou par aversion pour quelques traits trop marqués dans son caractere. Ni la nature, ni la politique n'ont toujours la mesure ni la hacche à la main.

#### L'AUTEUR.

Que m'enseignez-vous-là, je vous prie? N'êtes-vous plus le même homme? Mais pardonnez-moi ma surprise, & dites-moi comment vous pensez pouvoir conserver la noblesse, & lui faire retenir son esprit, si vous placez au-dessus d'elle dix mille citoyens, qui, avec un tout autre esprit, jouiront d'une plus grande considération? Ou quelle idée avez-vous de la noblesse, si vous croyez qu'elle puisse n'être pas le premier ordre de l'Etat?

#### TIMOPHTONE.

Il y a bien chez deux grandes nations, dont la Noblesse est nombreuse & généreuse, un ordre qui lui est supérieur. Pensez-vous que les Pairs prétendent saire corps avec la Noblesse?

#### L'AUTEUR.

S'ils prétendent le contraire, ils forment une trèsfotte prétention, & qui, chez vous fur-tout, les réduiroit à rien : car en qualité de Pairs, ils ne font rien hors des Cours de Justice; & comme Ducs, ils ne font que des Gentilhommes titrés, au-dessus desquels ils n'ont qu'un titre & quelques honneurs de Cour : prérogatives trop frivoles pour qu'on puisse les regarder comme les attributs constitutifs d'un ordre particulier. Mais laissons-là le plan de votre ami, & voyons le vôtre; j'en ai une véritable impatience.

3)

2)

fu

### TIMOPHTONE.

C'est beaucoup d'honneur que vous me saites, & je dois me rendre à une impatience aussi obligeante pour moi. Je commence par quelques considérations préliminaires.

L'opulence continuée dans une famille en constitue la noblesse, suivant quelques Politiques Italiens. A Rome, le cens ou l'évaluation des biens de chaque citoyen déterminoit sa place dans la République. Lysimaque priva des droits de citoyens, tous les Athéniens qui n'avoient pas deux mille drachmes de bien. Dans tous les temps, la richesse ou la pauvreté mirent une très-grande différence entre les membres d'une même société. Telle est l'empire de la richesse, que nous confidérons un homme plus riche que nous, quoique nous ne pensions pas qu'il puisse jamais nous faire part de ses richesses, ni même nous aider. Ce seroit donc une folie de mettre les loix en contradiction avec les mœurs, cans un point où celles-ci ont toujours été les plus fortes; & le meilleur parti que puisse prendre un Législateur, est de s'accommoder aux mœurs, & d'ajouter à leur fanction celle des loix, qui dès-lors seront certainement respectées.

» Ainsi la premiere supériorité légale doit être pour » ceux à qui les mœurs ont donné une supér orité mar-» quée sur les autres citoyens; & l'ordre des riches » doit être le premier ordre de chaque Etat, sans égard » aux petites distinctions qui disparoissent auprès de » l'opulence.

» Ce n'est pas à dire qu'on doive abolir ces distinctions; il faut les laisser subsister, & même les entrentenir, comme utiles ou fondées en droit; en sorte que n le Noble qui sera riche, jouisse d'une plus grande nconsidération que le riche non-noble, & que le Nonte pauvre ait le pas sur le pauvre roturier, mais ni jamais jusqu'au point, qu'à richesses inégales, la pentite distinction l'emporte sur la différence constitutive. n' C'est le moyen, encore une sois, que les loix soient n' respectées, que les mœurs soient d'accord avec elles, n' & que la société prospère par l'harmonie des unes n' & des autres n'.

#### L'AUTEUR.

Est-il permis de vous interrompre un moment, pour vous faire faire une petite observation?

### TIMOPHTONE.

J'y confens; mais faites la courte, ou vous perdrez le reste de la differtation.

#### L'AUTEUR.

Pour vous faire plaisir, je la réduis au simple énoncé de ces maximes, que je vous donne à méditer ou à réfuter.

Les penchants naturels, ou quasi naturels, n'ont pas K iv besoin d'être augmentés par la faveur des loix. Il suffit qu'ils ne soient pas contrariés,

En bien des cas, & spécialement en ce qui concerne l'amour des richesses & le respect pour l'opulence, l'accord des loix avec les mœurs ne peut être que sumeste.

L'opulence des particuliers est un amas de biens dans un lieu, au préjudice d'un grand espace qui en reste dépourvu. C'est donc un mal en soi.

1

P

1

Le desir unique d'être riche dans tous les citoyens seroit l'effet infaillible de l'accord du penchant naturel, des mœurs & des loix, en faveur de ce desir.

Où ce desir est unique, rien ne se sait que pour l'argent. L'Etat est donc servi très-chérement; il demande donc de gros subsides; personne n'est donc riche, ou cenx-là seulement le sont, qui savent le mieux piller, & se soustraire au subside. Le peuple sousé dépérit, déserte, réproduit imparsaitement. Le nombre des pauvres diminuant, celui des riches diminue. Les subsides deviennent plus onéreux & plus insussissants.

La continuation de ce désordre mene à l'anéantissement. Ceci n'est qu'une répétition de ce que j'ai déja dit. Mais je répéterai toujours la même chose, tant qu'on avancera les mêmes erreurs.

### TIMOPHTONE.

Si telles font vos maximes, il est inutile que j'acheve ma lecture: aussi bien je vois arriver l'homme que j'attendois; & je puis vous dire maintenant que je viens d'obtenir une direction de vingt mille livres de rente, sans le casuel.

# L'AUTEUR.

Adieu donc les lettres & l'ordre des lettrés. Mais vivent les immortels; nous les verrons bientôt paroître dans un traité de votre façon, si pourtant vous écri-vez encore.

### TIMOPHTONE.

Adieu, je vais remercier mon ami, & oublier avec lui vos austeres maximes.

Puisque l'homme se connoît assez peu lui-même pour pouvoir rarement parvenir par la force du raisonnement à la solution des problèmes auxquels peut donner lieu la dissérente combinaison possible des hommes & des choses, il ne faut pas rejetter le secours de l'histoire qui sournit des exemples, & même, par analogie, des formules presque toutes dressées.

Mais pour qui se hâte de conclure, cette ressource contre l'erreur devient une cause d'égarement.

De quel peuple en effet avons-nous une histoire affez détaillée, assez suivie, assez exacte, pour être assurés que, dans ses mœurs, rien ne nous échappe; que, dans sa position physique, tout nous est connu; que toutes les causes de sa prospérité, nous pouvons les saisser; que ce qui nous paroît l'origine de sa décadence, en sut le véritable germe? Ne rejettons donc pas le secours de l'histoire; mais comptons encore plus sur les principes de la morale, & ne mettons pas en parallele, toute l'histoire de la Grece, avec un seul traité didactique de Platon & de Xénophon, qui voyoient dans l'état politique de leurs contemporains tout ce qui nous échappe, & qui possédoient autant que nous la science de l'homme & l'art de raisonner.

Si, dans tous les fiecles, & chez tous les peuples, il y avoit eu de pareils Philosophes, & que nous vinsfions à découvrir leurs ouvrages, combien changeroit à nos yeux le spectacle de l'antiquité! Combien trouverions-nous d'exemples cités à l'appui d'une maxime, par lesquels on pourroit autoriser une maxime
ou contraire ou différente!

Je crois avoir, dans les dialogues précédents, jetté quelque jour sur la Démocratie Athénienne, & avoir laissé aux partisans de l'égalité civile peu d'envie de citer la grandeur d'Athenes comme un exemple des grands effets de cette égalité. Que seroit-ce si nous connoissions mieux tous les détails? Peut-être verrionsnous cette égalité se réduire au droit de suffrage que la loi rendoit commun à tous les citoyens; peutêtre même trouverions-nous qu'à la légitimité près, ce droit n'étoit autre que celui d'une multitude révoltée, dans laquelle chaque individu croit valoir autant qu'un autre, & où regne la confusion qui étousse beaucoup de voix, & l'esprit de faction, qui en asfervit plusieurs à une seule : mais ce que nous y trouverions certainement, ce seroit une iniquité affreuse dans la conflitution politique, je veux dire une difproportion énorme entre la valeur réelle des citoyens & leur valeur fictive, entre les charges & les droits, entre les obligations, leurs titres, & leur équivalent. Or, de cette disproportion devoit naître un désordre, vir vo qui dar

do

d'a s'il

giff

fes

auf dev

la

féd ve

cla

Th bra

plu les fici

àl

dont l'effet peut-être insensible, mais perpétuel & invincible, comme les causes toujours agissantes, ne pouvoit manquer d'amener la décadence la plus affreuse, qui est l'absurdité des loix, & y répond exactement dans la totalité des temps.

Le plan de Solon différa peu de celui que je viens d'attribuer à un homme enivré de son opulence; & s'il su moins mauvais, c'est, qu'au temps de ce Législateur, la plus grande richesse d'Athenes étoit encore dans ses terres. Encore ne poussat-il pas le délire jusqu'à proscrire toute inégalité & toute distinction.

Il partagea toute le peuple d'Athenes en quatre claffes, suivant l'inégalité des possessions.

La premiere comprenoit tous les citoyens qui recueilloient fur leurs terres cinq cents mesures de grain; la seconde sut celle des Chevaliers qui n'étoient pas aussi riches que les précédents, mais à qui leurs terres devoient rendre jusqu'à quatre cents mesures.

On appelloit Zygites les citoyens de la troisieme classe, & Thêtes ceux de la quatrieme.

Il paroît que les Zygites étoient ceux qui ne posfédoient qu'un joug de bœus, ou une paire d'esclaves, & qui devoient servir comme fantassins. Les Thêtes étoient ceux qui ne possédoient rien que leurs bras, ou les mercenaires, journaliers & autres.

La premiere classe étoit donc celle des citoyens les plus riches en fonds de terre. Ainsi nous savons quelles étoient leurs charges, & combien il leur étoit difficile de ne pas se ruiner, s'ils vouloient se soustraire à l'envie, & à la peine des concussionnaires. Les Chevaliers étoient ainsi appellés, parce qu'ils étoient obligés d'entretenir un cheval, & de faire le service de la cavalerie.

h

e

P

q

C

di

re

fa

de

ne

Z

de

en

de

qu

av

&

le

da

pl

ce

tin

Ils avoient des facrifices particuliers, ou des fonctions qui leur étoient réservées dans les sacrifices publics. Il leur étoit permis de porter les cheveux longs, & ils jouissoient encore de quelques prérogatives. Un Auteur remarque qu'ils ne furent d'abord qu'au nombre de six cents; mais que la République s'étant accrue, ou le nombre de ses habitants ayant augmenté, celui des Chevaliers monta par la suite jusqu'au double de ce qu'il avoit été. Mais comme nous ne trouvons dans l'histoire d'Athenes ni un nouveau partage, ni aucun accroissement proprement dit de l'ancien territoire de la République, il faut conclure delà que la classe mitoyenne, qui étoit celle des Chevaliers, s'accrut aux dépens des autres classes, ou par la réunion, en de plus grandes masses, des petits domaines qu'avoient possédés les Zygites, ou par la diminution ou la division des grands domaines dont la possession avoit fait les riches.

Mais la République avoit befoin d'un certain nombre de ces derniers, ou pouvoit s'en passer. Dans le premier cas, les loix qui les forçoient, pour ainsi dire, à décheoir en se ruinant, n'étoient pas sages; ou c'étoient de mauvaises mœurs que celles qui donnoient cet esset aux loix. Dans le second cas, il n'y avoit eu aucune nécessité réelle qui eût obligé de surcharger les riches, moins au prosit de la République que pour le sordide intérêt de cette multitude oissve qui vouloit qu'on l'amusat par des sêtes, qu'on l'engraissait de sacrifices, & que les distributions & les sestins publics soulageassent sa paresseuse indigence.

Ainsi les tyrans moissonnent ce qu'ils n'ont pas semé, & arrachent leur part des fruits de l'industrie heureuse & de la sage économie.

Si les modiques fortunes des Zygites se réunirent en masses pour devenir des domaines de Chevaliers, il y eut un vice dans les mœurs ou dans les loix, ou plutôt les unes & les autres furent vicieuses, puisqu'ou le Zygite se ruina, & vendit son bien par nécessité, ou il trouva des avantages réels ou apparents dans un dénuement que de bonnes loix lui eussent rendu fâcheux, & que de bonnes mœurs lui eussent fait regarder comme une espece de mort civile. Une suite de ce désordre dut être d'une part, que la République ne fût plus servie suffisamment par ce qui resta des Zygites, si elle en avoit tiré des services particuliers; de l'autre, que le nombre de ceux-ci diminuant, ou il en résulta un vuide dans la population, ou la classe des Thêtes devint d'autant plus nombreuse; c'est-à-dire, que la force physique & morale s'accrut où il y avoit le plus d'indigence, le moins de vertus fociales, &, en particulier, le moins d'attachement à la patrie, & le moins de moyens de la servir.

La force physique augmentoit de ce côté, puisque, dans une République qu'enserment des murs, il faut plus qu'ailleurs compter les bras pour calculer les forces; & qu'où est la soule, là est difficilement une distinction d'ordre assez marquée pour que le petit nom-

P

li

q

n

fa

8

b

la

d

b

fi

b

pl

do

ti

de

S

le

de

qu

la

pl

de

bre dispose des sorces du plus grand nombre; mais de plus, le pouvoir moral que donnent les loix s'accroissoit toujours dans la classe des Thêtes, puisque chacun d'eux avoit sa voix dans les assemblées, aussibien que chacun des riches, des Chevaliers & des Zygites. Mais ces mêmes Thêtes n'étoient obligés à rien, attendu leur pauvreté: ainsi ou leur droit de suffrage étoit peu de chose, ou ils jouissoient d'un grand avantage, sans en supporter l'équivalent en charges & en devoirs; & c'est-là ce que j'appelle désaut de proportion, ou iniquité dans la constitution politique.

Mais ce n'est pas tout encore. Les Thêtes ne pouvoient être élevés à aucune magistrature : & quoiqu'en ceci il y eût une apparence de justice & de raison, puisque les emplois devoient être, & étoient, en effet, un objet d'ambition pour les citoyens à qui leur aisance ou leur affranchissement des besoins physiques, ouvroit l'ame au besoin moral, que j'appelle ambition; c'étoit pourtant moins une exclusion prononcée contre les Thêtes, qu'une exemption qui leur étoit accordée, puisqu'on les dispensoit de ce qu'ils ne desiroient pas, d'emplois difficiles & onéreux, & qu'on les admettoit aux emplois lucratifs qu'ils devoient defirer, puisqu'ils sentoient l'indigence, & envioient l'opulence. Mais voici le comble du délire politique. Ces mêmes hommes, qui, à peine étoient susceptible de l'éducation morale la plus imparfaite; ces hommes que leur indigence plaçoit dans la derniere classe du peuple; ces hommes envieux, inquiets, avides, pouvoient rendre la justice, & parler dans l'assemblée du peuple,

afin que les profits de la justice & des assemblées sussent pour eux des moyens de plus de subsister.

Voilà, en vérité, une étrange ressource, & une alliance bien monstrueuse entre les deux plus nobles prérogatives de l'existence morale, & la servitude physique la plus complette. Ainsi le même corps, & celui-là même en qui la qualité de citoyen étoit la plus imparfaite, étoit tout à la sois législateur, juge, conseiller, & arbitre absolu des plus grands intérêts de la République.

J'ai déja expliqué comment le commerce & par lui la puissance maritime s'allierent très-bien avec ce gouvernement monstrueux, & le rendirent toujours p'us défectueux. Tant qu'il avoit été peu florissant, le nombre des Thêtes avoit été borné par l'impuissance de fublister; on avoit fondé des colonies en grand nombre. Lorsqu'Athenes vécut en très-grande partie d'industrie, de denrées étrangeres, de tributs, il n'y eut plus de bornes à l'accroissement du nombre des Thêtes. dont plusieurs même purent être très opulents, sans sortir de leur classe, s'ils ne possédoient point de fonds de terre. Il y eut bien à Athenes des esclaves opulents. & adonnés au luxe le plus scandaleux, sans qu'on osât le réprimer, pour ne pas décourager l'avidité, qui étoit devenue la passion dominante des Athéniens, parce que tout le pouvoir étoit entre les mains de la classe la plus avide.

Dès-lors il y fut plus que jamais, puisqu'il n'y eut plus de proportion entre le nombre des Thêtes & celui des citoyens qui composoient les trois autres classes.

On sentit pourtant cet inconvénient; & la République? quoique régie par les Thêtes eux-mêmes, chercha à le diminuer, fans doute, parce qu'entre ces derniers. il s'en trouva à qui leur denuement fut à charge. J'ai déja indiqué comment on vint à leur secours, & plus encore au secours des honnêtes citoyens. Ce fut en fondant des colonies, que l'on forma des citoyens pauvres & indigents qui furchargeoient Athenes. La République leur donnoit des armes, & leur payoit leur voyage. Des Magistrats, appellés Cléruques, tiroient au fort les terres qui devoient leur appartenir. Mais cette ressource devint insuffisante, ou faute de conquêtes, ou parce que les pauvres citoyens trouvoient trop de charmes dans l'exercice de leurs droits politiques. pour vouloir s'expatrier. Il fallut que Lysimaque s'it une loi pour ôter ces droits à ceux qui n'avoient pas deux mille drachmes de bien, pour que vingt mille citoyens puffent se résoudre à sortir d'Athenes. Quel fardeau avoit dû être cette foule d'indigents? Quels législateurs?

Disons pourtant la vérité, ou plutôt répétons ce que nous avons déja dit. Cette classe, qui étoit la derniere dans l'ordre des citoyens, étoit pourtant une classe diftinguée si on la comparoît avec les simples habitants, dont plusieurs pourtant n'étoient pas sans fortune, & avec la classe plus nombreuse encore des esclaves qui fournissoit presque tous les ouvriers d'Athenes. La preuve en est, qu'entre les malheurs qu'occasionna la guerre de Décelée, Thucydide compte l'évasion de plus de vingt mille esclaves, lesquels, dit-il, étoient, pour la plupart ,

ľ

h

fe

8

L

re

do

pa

to

de

int

l'or

ceu

en

cux

cert

tant

pub

des

grac

les h

J

plupart, des artisans. C'étoit donc encore un grand degré de supériorité qui restoient aux Thêtes; & cette supériorité étoit marquée non-seulement par le titre de citoyen que n'avoient pas les habitants, & par les prérogatives dont nous venons de parler, mais encore par l'exemption des charges de toute espece auxquelles les habitants étoient assujettis.

La communication du titre de citoyen, & même la seule reconnoissance de ce titre, étoient rares, dissiciles & assujetties à des sormes qui en prouvoient la dignité. L'avidité des citoyens les engageoit, sans doute, a des reconnoissances irrégulieres; il y avoit même telle tribu dont la facilité, ou plutôt l'insidélité à cet égard, étoit passée en proverbe : mais il y avoit une censure autorisée contre ce désordre. Un Magistrat étoit en droit de frustrer de leur effet ces ennoblissements qu'un vil intérêt avoit arrachés à une multitude despotique, que l'on ne pouvoit punir ni corriger.

Ainsi la dignité de citoyen étoit maintenue contre ceux-là même qui, n'en ayant pas d'autre, auroient dû en être les plus jaloux, & on les sorçoit à s'estimer eux-mêmes par cet endroit.

J'ai ajouté à ce titre de supériorité, l'exemption de certaines charges que supportoient les simples habitants; & en effet c'étoit une récompense que la République accordoit à un habitant, & seulement pour des services distingués, lorsqu'elle le déclaroit Isotele, ou le faisoit jouir de l'exemption de citoyen. Cette grace consistoit dans la remise du tribut que devoient les habitants, & auquel étoit substituée une taxe légere,

dont il paroît qu'aucun citoyen n'étoit exempt. Elle consistoit, encore dans l'immunité de plusieurs autres charges ou corvées, auxquelles les habitants étoient assujettis.

Si donc les Thêtes étoient la lie du peuple Athénien, ils n'étoient pas les derniers des hommes à beaucoup près, & voyoient au-deflous d'eux une multitude d'hommes qui les forçoit à s'estimer, & les avertissoit sans cesse de ce qu'ils devoient à la patrie & à ses loix. C'étoir, si j'ose le dire, contre le sentiment général, une modification à la Démocratie absolue.

Mais bien-loin que cette modification détruisit la Démocratie, elle auroit encore existé avec tous ses inconvénients, quand même on auroit exclu du Gouvernement toute la classe des Thètes, pour n'y donner part qu'aux trois classes supérieures.

1

f

d

P

re

u

de

rie

pa

po

for

cô

éta

n'a

cla

Go

tou

Car où il y a multitude, cette multitude ne fût-elle composée que de Nobles, il y a Démocratie, si la multitude doit s'assembler pour délibérer; &, au contraire, il y a aristocratie, ou quelque chose d'équivalent, par-tout où le citoyen qui a part aux assaires, ne fait point partie de la multitude dans le lieu ou dans le rapport dans lequel il exerce ses droits. Ainsi toute la Noblesse d'une grande Province compose un corps démocratique.

La Noblesse d'un seul canton est un corps aristocratique; les députés de plusieurs cantons à l'assemblée provinciale, sont de même un corps aristocratique. Tel étoit aussi à Athenes le corps de la Magistrature; & quand le Sénat régloit les formalités d'une procédure, quand les Thesmothètes, autresois Juges suprêmes, mais dégradés par Solon, examinoient encore les plaideurs, c'étoit un reste d'aristocratie; & ces deux Colleges auroient eu l'énergie de corps intermédiaire entre le Souverain qui étoit le peuple assemblé, & les sujets qui étoient les individus, si ce Souverain n'eût pas été le plus absolu des Despotes, & que, par la réunion des deux pouvoirs & des deux forces, il n'eût pas été en état de soutenir la résolution qu'annonçoit ce cri tyrannique: Il seroit affreux que le peuple ne pût pas ce qu'il veut.

Pour que les Athéniens n'eussent pas osé hasarder une prétention aussi tyrannique, il auroit fallu ou qu'ils eussent eu d'autres mœurs, & que le Sénat dont il casfoit le réglement, eut eu le pouvoir de le maintenir & d'empêcher l'exécution de tout arrêt rendu au mépris de la regle qu'il avoit prescrite, ou qu'au défaut de ce pouvoir légal, il eût eu la force en main, ou l'apparence de la force. Mais où le peuple étoit confondu en une seule masse, où, hors du peuple, il n'y avoit que des habitants désarmés, & des esclaves qui n'étoient rien dans l'ordre politique, & pouvoient devenir tout. parce que les extrêmités se touchent, la force & le pouvoir moral se trouvoient du même côté; & si la force & le pouvoir physique étoient, à la rigueur, du côté des habitants & des esclaves plus nombreux, ils y étoient en pure perte pour les corps intermédiaires qui n'avoient aucun rapport avec la totalité de ces deux classes, ils n'y étoient que pour rester étrangers au Gouvernement, ou pour le renverser, si jamais ils y touchoient, parce que dans le Gouvernement, il n'y

avoit pour eux, fur-tout pour les esclaves, rien que de rigoureux & d'affligeant.

Les mœurs étoient donc la feule reffource d'Athenes, comme elles furent celle de Rome, lorsque le peuple se retira sur le mont sacré.

Mais les mœurs à Athenes n'avoient rien de politique, si ce n'étoit l'amour de la patrie, & ce n'étoit pas un moyen pour contenir & pour diriger. Il ne falloit à ce peuple que des orateurs. L'éloquence seule donnoit de l'empire sur lui. Ainsi l'homme le plus éloquent eût été un tyran qu'Athenes se seroit donné, s'il eût pu maintenir sa supériorité, quels qu'eussent été ses conseils. Mais une partie de l'éloquence consiste à captiver l'attention & la faveur des auditeurs. Or c'étoit à quoi ne pouvoit réussir un orateur Athénien, s'il ne flattoit les vices dominants de ce peuple, qui n'avoit de délicatesse que dans les oreilles, à qui un mot mal prononcé faisoit perdre de vue les plus grands intérêts, & qui ne pouvoit devenir actif que par enthoufiasme, prudent que par crainte, docile que par séduction, ou par répentir.

t

d

à

PI

el

bl

fu

te

ėn

pé

dir

l'a

feff

fen

que

นก

abf

Mais quel fond pouvoit-on faire sur un peuple aussi léger, ou plutôt combien n'est pas vicieux un Gouvernement qui exige la modération dans celui qui peut tout, la justice dans celui qui doit tout envier, la prudence où il n'y a ni connoissance, ni réslexion, ni prévoyance, la docilité où le sentiment de la liberté ne se trouve que dans l'abus qu'on en fait! Est-il besoin d'être despote, pour ne faire rien que de juste, & me suivre que de sages conseils? Le peuple a-t-il besoin

du droit de se gouverner lui-même, pour ne se gouverner jamais, & se laisser conduire en tout?

Athenes avoit donc le double malheur de n'avoir point de loix, & que l'empire des mœurs se trouyât où la corruption étoit la plus facile & la plus irrémédiable. Or ce sur une suite nécessaire de l'égalité de droits politiques entre des classes où tout étoit inégal, & le sanatisme de la liberté ne lui servit qu'à perpétuer cette égalité forcée, qui auroit dû succomber sous l'effort constant de la nature des choses contre des loix qui la contredisent.

Ce n'est point en effet concilier les loix avec la nature, que de ramener tout à l'égalité, parce que tout dans la société mene à l'inégalité, & que ce n'est point! à la loi à s'y opposer directement. Ou elle seroit impuissante, & la constitution seroit renversée; ou bien elle établiroit un droit durable contre des faits inévitables, d'où naîtroit un combat perpétuel, & souvent funeste. Mais la loi seroit encore insensée, qui, d'intelligence avec les passions naturelles, ajouteroit à leur énergie l'appas des récompenses, & attacheroit la supériorité à des succès desirables par eux mêmes. Que diroit on d'une loi qui attacheroit des prérogatives à l'acquifition d'un certain nombre d'esclaves, à la posfession d'un grand nombre de semmes, quels que suffent les hommes qui deviendroient esclaves, par quelques moyens qu'un citoyen fût parvenu à se sormer un nombreux serrail? Ce seroit, sans doute, la plus absurde & la plus dangereuse de toutes les loix.

Or, quelle différence y auroit-il entre cette loi, &

une autre loi qui, méconnoissant toute autre inégalité, n'en établiroit qu'en saveur des richesses?

Cette loi affureroit le triomphe de l'avidité, & encourageroit la fraude, les extorsions, l'avarice, comme
la premiere encourageroit ou l'oppression & la violence,
ou la séduction & le rapt. Toutes deux conduiroient
également à l'extinction des vertus sociales, à la dépopulation, à l'anéantissement de la société. Les loix d'Athenes furent donc très-mauvaises, & le furent pourtant
encore moins que ne le seroient celles qui feroient de
l'avidité le ressort unique ou principal d'un Gouvernement.

Telle qu'elle naît de la nature, elle assure suffisamment la subsistance des peuples; elle est le ressort principal dans cet ordre des choses. Elle ne doit jamais l'être dans l'ordre de la désense ou de la sorce, ni dans celui de la justice, ni ensin dans aucune autre partie de l'économie sociale, Elle ne suppose point l'association; elle n'en tire point son origine; elle n'en a reçu que des modifications. Elle ne lui appartient pas plus, & n'en doit pas plus attendre, que l'amour, la haine, ou la vengeance, qui sont des passions du même genre.

Ce n'est point-là un paradoxe que m'ait dicté le goût de la singularité. Je le répete. L'avidité ou l'amour des richesses ne mérite pas plus d'encouragement que la vengeance, qui aiguise le courage, & fait aussi les assassins; la haine, qui sert quelquesois bien la politique, & trouble aussi les Etats; l'amour, par qui le monde se repeuple, & que déshonorent trop souvent le viol, le rapt, la séduction, la débauche. Faut-il en-

courager l'avidité, parce que par elle est assurée la subsistance de la société? Persectionnez donc aussi dans l'homme, portez à son plus haut point l'irascibilité qu'il reçut de la nature, & qui donna naissance au courage; rendez plus général & plus vis l'amour de la vie qui retient la main lorsque le cœur est perverti, & conserve des citoyens à l'Etat, mais qui fait aussi les lâches; récompensez l'amour de la supériorité dans le succès, & proposez à l'ambition des prix qui la rendent aussi commune, aussi active, aussi entreprenante dans tous les citoyens, qu'elle le sut dans ces hommes célebres dont les noms embellissent l'histoire, & dont la main ensanglanta la terre, & renversa quelquesois les Empires.

Vous dités que toutes ces passions ou naturelles, ou émanées de la nature, n'ont pas besoin de la loi pour naître, & que, sans qu'elle les protege, elles ont trop souvent assez de sorce pour se révolter contre elle; que leur utilité a des bornes, & que leurs inconvénients sont terribles. En pourquoi ne dites-vous pas la même chose de l'avidité? N'est-ce point parce que vous caressez une passion qui est la vôtre & celle de votre siecle?

Réfléchissez-y, & vous conviendrez que de toutes les passions humaines, c'est celle qui a produit le plus de crimes, & contre laquelle ont le plus à sutter les loix & les magistrats; que ce su contre elle sur-tout que les hommes se précautionnerent en s'associant; que s'est elle qui tend le plus directement, par l'essert le

plus général, le plus continu, & par conséquent le plus puissant, à la diffolution de la fociété.

Vous dites que les loix la contiennent, & reglent ses directions. Mais les loix sont impuissantes contre elle, par-tout où elle a mis dans son parti les dispensateurs des loix; mais elle sait échapper aux loix & aux magistrats; mais si vous multipliez les loix pour la contenir, en même-temps que vous l'aiguillonnez pour la rendre sougueuse, vous tombez dans des contradictions éternelles, & désespèrez les citoyens; vous manquez votre but, ou par le découragement, ou par l'impuissance des loix.

C'est dans cette partie sur-tout qu'il faut des mœurs; c'est-là sur-tout qu'elles sont plus sortes & plus sûres que les loix: & vous voulez que les mœurs soient mauvaises pour les contenir, & les diriger par des loix plus rigoureuses & en plus grand nombre!

d

j

f

r

fi

m

d

e

t'

Arrêtez-vous une fois à la véritable définition de l'avidité ou de l'amour des richesses dans son excès. C'est le desir qu'a un individu de s'approprier la subsistance de plusieurs individus, pour en être lui seul le dispensateur arbitraire, soit qu'il la retienne par avarice, soit qu'il la partage avec l'Indien & le Chinois par le luxe, soit qu'il en donne précairement une partie à ses concitoyens, soit qu'il veuille mettre tout à prosit, soit que, pour l'intérêt de ses plaisirs d'un certain genre, il lui plaise d'établir des non-valeurs.

Dans le cultivateur, c'est le desir d'envahir le champ voisin, de vendre cher ses denrées, de donner peu à fes collaborateurs, d'acheter à vil prix ce que fon fonds ne produit pas.

Dans l'artisan, c'est le desir de gagner en un jour de quoi vivre pendant plusieurs jours, soit que le monopole le rende maître du prix, soit qu'il fraude sur la qualité de la matiere, ou la persection de l'ouvrage.

Dans le marchand, c'est le desir de gagner sur ses échanges, de payer peu pour ce qu'il achete & n'a pas produit, & de se faire payer beaucoup pour ce qu'il vend, d'élever ensin son gain beaucoup au-dessus des fraix & de la compensation des succès.

Dans le courtisan, c'est le desir d'obtenir beaucoup de graces utiles, n'importe qu'il les ait méritées ou non, elles ont toujours leur prix, & souvent celui de vendre aux autres celles qu'ils méritent déja, ou celles qu'ils auroient dû mériter. Dans tous les suppôts de la justice, qu'est-ce que l'avidité? Par-tout où elle agit, elle est un crime.

Et telle est la passion que vous croyez avoir befoin d'encouragement, que vous voulez rendre générale, en lui assurant outre la récompense qui lui est
propre, celles qui n'appartiennent qu'à d'autres passions, en faisant de l'opulence un objet unique des
desirs, parce qu'il les remplira tous, l'ambition même, l'amour de la gloire, &, qui le croiroit? l'amour
de la patrie!

O Rome! tu ne poussas jamais le délire jusqu'à cet excès, & pourtant l'amour des richesses te déchira, t'asservit à des Tyrans, & te livra ensin avec eux à la sureur des Barbares!

170

Mais il est temps de rentrer dans mon plan. J'ai parlé des défenseurs de l'Etat, en qui le courage doit borner l'amour de la vie, pour qui l'amour de la gloire est une passion trop grande pour laisser place dans leurs cœurs à beaucoup d'avidité, qui en auront d'autant moins que, nés dans l'aisance, ils auront moins senti les besoins physiques, & sauront moins ce que c'est que la pauvreté. Venons à une autre profession, qui ne doit pas moins être assranchie de cette passion.



flot hill sep, stroppinguos al equistratenthe mit see

dia asitur. Tellip tresier deseministres actes in errors

eath ampired. A life americase de salvada madrair ann a sioll Samonal friend Course anternar dat la measing de mais

all latings della chile, ict, mulle croit it l'amour

the Lighty order alreading conflict of the at Lean E.

reinte de les es Rendre aud le normal la des après de la seux de

out the reason with a compensity there are revenue.

into the professional design of the second second

attion of epitedian, cost is done d'obreste beaucoap

solver commencer of become of the design design

pli fer

l'I

tel

l'E

tio dir éta

lifi



# SECTION II.

Des Juges ou Dispensateurs de la Justice.

Des Ministres de la Religion.



## CHAPITRE V.

Des Cours de Justice.

Après avoir parlé si au long des défenseurs de l'Etat, je ne dois pas me dispenser de revenir aux citoyens respectables que j'ai dit en être les conservateurs.

Ils méritent ce titre honorable par les deux fonctions principales & même uniques qu'ils doivent remplir; celles de faire exécuter les loix, & de les défendre.

J'ai mis en doute si la magistrature compose dans l'Etat un ordre ou une classe. Sa définition la plus naturelle est celle de députation; mais depuis l'introduction de la vénalité, qui a amené l'hérédité, on peut dire que c'est une classe, dans le Pays où subsiste cet établissement monstrueux.

Je n'ai garde de le condamner absolument en le qualifiant ainsi. Il est monstrueux en lui-même; mais il peut être un moindre mal. Il vaut mieux que des citoyens opulents achetent les uns des autres, ou héritent de leurs peres, le droit facré de juger leurs concitoyens, que si les favoris le vendoient à leurs indignes créatures, ou si le Souverain le donnoit, sans pouvoir s'assurer par aucune forme suffisante, de la capacité & de l'intégrité de ceux à qui il le consieroit.

10

C

C

m

CC

er

tu

gr

in

tri

ľc

VE

à

m

cu

&

eff

ho

pa

Dans le dernier cas, il seroit encore à craindre qu'un Prince inattentif ne laissat dominer, dans le choix que lui suggéreroient ses Ministres, des maximes pernicieuses qui le rendroient vicieux, & qu'un long regne ne dégradât la magistrature, en ne la remplissant que de sujets imbus des principes qui domineroient à la Cour. Ainsi dans un temps une superstition rempliroit les tribunaux; dans un autre, ils seroient remplis par une autre superstition; quelquesois le despotisme se feroit autant d'apôtres qu'on nommeroit de Magistrats, quelquesois aussi l'esprit de révolte seroit consacré par la trop grande insluence d'un Ministre ambitieux dans les nominations.

L'amour paternel deviendroit un principe de corruption, par le desir qu'auroit un pere de se faire donner son fils pour collegue ou pour successeur. Ce ne seroient plus les places de judicature qui seroient vénales, mais la justice elle-même, dont on seroit un commerce honteux.

Qu'on jette les yeux sur les tribunaux que remplissent en plusieurs Pays des nominations libres & purement gratuites, où des gages honnêtes sont joints aux titres, où la naissance les partage avec la science, & qu'après avoir comparé ces tribunaux avec ceux que remplit ailleurs la vénalité, on dise lesquels ont le plus de dignité, lesquels sont composés d'un plus grand nombre de juges savants, laborieux, integres; je suis bien trompé, ou cette comparaison sera à l'avantage des derniers.

En concluons-nous que la vénalité soit un bon établissement, ou seulement qu'elle soit un moindre mal? Cette derniere conséquence seroit, à mon avis, la seule foutenable; car il ne fera jamais ni beau, ni honnête, qu'on achete à prix d'argent le droit de juger ses concitoyens: mais fi ce n'est qu'un moindre mal, sommes-nous réduits au point de nous en contenter, & conseillerons-nous d'établir la vénalité où elle n'est pas encore introduite, & de la consacrer par une loi perpétuelle, où elle l'est déja? Je suis d'autant plus éloigné de prendre ce parti, que je regarde cette étrange institution comme une des causes qui ont le plus contribué à augmenter la considération que s'est acquise l'opulence, & qu'on lui doit en grande partie la faveur qu'a prise cette funeste maxime : L'argent est bon à tout; & en effet, à quoi n'est-il pas bon, si, par son moyen, le commerçant frauduleux, l'usurier, le concuffionnaire, peuvent devenir les juges d'une nation & les gardiens de ses loix?

Voilà un grand inconvénient de la vénalité. C'en est un encore, que l'espece de mérite qui rend un homme digne de la judicature, lui soit inutile, s'il n'a pas le mérite d'être opulent; c'en doit être un autre

to

la

to

ef

ne

PC

pa

ac

té

ef

mi

la

tre

dé

pr

ra

gi

pa

pa

ra

die

न्य

& plus grand qu'il ne paroît, que ni la nation, ni son ches n'instiuent immédiatement sur la sormation de ces compagnies, dont les sonctions sont tout à la sois & si importantes & si respectables. N'en est ce pas un aussi, d'abandonner à une espece de hasard, la durée ou le dépérissement de la considération & de la réputation dont doivent jouir ces compagnies?

Je sais bien que, dans tous les temps, & chez tous les peuples, l'opulence attirera des respects: mais d'un côté, c'est un abus que nous espérons de diminuer; & de l'autre, si c'est une résorme qu'il importe de saire dans les mœurs, nous y trouverons un obstacle dans le prix que donnera à la richesse le privilege excluss qu'elle conservera d'ouvrir l'entrée des tribunaux.

J'avoue que, dans tout le cours de ces recherches, je n'ai pas trouvé une feule question qui m'ait autant embarrassé que le sait celle-ci; & ce qui m'assige le plus, c'est qu'il s'agit précisément de l'abus se plus vicieux en lui-même qu'il soit possible d'imaginer. La corruption est-elle donc nécessaire en morale, comme en physique, & ne peut-on obtenir un bien que par des moyens honteux?

Mais évitons la déclamation, qui confond tout pour s'élever sur un tas d'idées accumulées; & en suivant la méthode dont nous avons tâché jusqu'ici de ne nous pas écarter, distinguons les causes réelles de celles qui ne sont qu'apparentes.

Je pourrai croire que la vénalité est bonne & honnête, quand on m'aura prouvé qu'il est permis de trasiquer des choses saintes, & que la richesse donne la kience, la probité & l'amour du travail. Jusques-là je la regarderai comme une veritable simonie, à laquelle je ne pourrai attribuer aucun bon effet.

L'utilité, dont elle paroît être, ne la justifie pas. Elle prouve seulement qu'il y a encore quelques vertus où elle est établie, & que le corps de la nation est moins corrompu que ne l'est la portion d'hommes qui se trouve à portée de la faveur.

L'effet naturel de la vénalité est de réserver les honneurs qui sont dans ce cas, aux gens riches, & de portet dans l'exercice des emplois, l'esprit qui domine dans la maniere d'y parvenir. C'est aussi ce qui arrive par rapport aux places les moins considérables. On les achere, dans l'espérance de retirer de son argent un intérêt exorbitant.

Dans les grandes compagnies, il peut régner un esprit de corps qui contredise celui-là, & qui en diminue l'activité; car j'ai peine à croire que jamais il la détruise: mais il faut que ce soit un honneur d'être admis dans ces compagnies; il faut que la considération soit attachée à la place, que la gloire soit le prix du travail qu'elle impose. Alors c'est la considération, qu'achete celui qui veut s'asseoir entre les Magistrats; c'est le droit de parvenir à une sorte de gloire par le travail, mais à condition de ne la pas slétrir par la corruption.

S'il est difficile de prévariquer sans insamie, l'espérance de gagner est trop médiocre pour animer le candidat : il est donc évident qu'il doit présérer à l'argent qu'il donne, la considération qu'il ambitionne, & la

Mais ce ne sera que chez un peuple chez qui l'on croit encore qu'il y a quelque chose de meilleur que l'argent; chez qui il reste une ambition louable, c'est-à-dire l'amour de l'autorité, de la considération & de la gloire; chez qui ensin tous les citoyens ne sont pas calculateurs; ce ne sera, dis-je, qu'où il y a de la vertu,

que la néceffité d'acheter éloignera le riche avide, & le pauvre capable & vertueux.

Introduisez ailleurs cette institution, & vous ne trouverez point d'acheteurs pour vos emplois; ou, si vous en trouvez, ce seront des usuriers, qui, en les achetant, se promettront bien de se faire rembourser par le public de ce qu'ils en auront payé.

Remarquez encore que la vénalité n'équivaudra à un choix, qu'où il y aura de grandes fortunes d'une part, & de l'autre la modération qui fait que l'on se contente de ce qu'on a, ou la satiété, qui fait desirer une autre nature de biens.

Or, une inftitution est mauvaise, quand elle suppose & nécessite un désordre; & c'en est un que la multiplicité des grandes sortunes.

Mais si on s'obstine à attribuer à la vénalité l'espece de choix qu'elle paroît opérer, j'ai encore une objection à faire. Ce choix suppose la présérence donnée, par un grand nombre de citoyens, à la considération & à l'honneur, sur une portion de leurs richesses. Or l'esset de la vénalité étant d'augmenter l'amour des richesses, parce qu'elle leur donne une utilité de plus, il est à craindre que cette cause, jointe à plusieurs au-

tres.

C

u

fo

'qı

na

de

du

na

tan

rie

fag

me

de

éco

ture

les

le d

fubf

qui T

(

tres, n'augmente tellement le prix de l'opulence, qu'enfin aucun emploi, aucune place, aucun titre ne foit plus estimé qu'à proportion qu'il sera lucratif; d'où il arrivera que l'amour de la gloire & le desir de la considération, satisfaits par la possession des richesses qui procureront ces deux avantages, cesseront de porter les citoyens à la recherche des places qui n'auront point une valeur pécuniaire.

Si cette objection est fondée, & je crois que le raifonnement & l'expérience la justifient, il me paroît que l'utilité apparente de la vénalité cesser par la vénalité même, & qu'il faudra que le prosit paye l'intérêt de l'argent qu'on aura mis à l'acquisition des charges.

C'est encore ici un cercle vicieux, tel qu'en produisent toutes les institutions abusives.

Si je dois dire maintenant ce que je pense de la vénalité, je proposerai les afsertions suivantes.

Cette institution, quoique très-vicieuse, a eu constamment d'assez grands avantages dans les Cours supérieures, tant qu'elle a été jointe à la modestie & à la sage parcimonie, qui caractériserent long-temps les membres de ces Cours. Ils achetoient moins le droit de rendre la justice, que celui d'être considérés & économes tout à la sois.

Ces avantages n'ont pas décru dans la progression naturelle, parce que la considération dont avoient joul les autres ordres, ayant diminué plus rapidement par le déplacement des richesses, le corps qui, seul, a subsisté en son entier, a dû être l'asyle de tous ceux qui ont aimé la gloire sans péril, & l'autorité actuelle

Tome V.

avec l'avantage d'un ennoblissement peu coûteux. Os plus la considération a été rare, moins il y a eu de corps; p'us les compagnies de judicature se sont senties de grandeur & d'importance, & plus aussi il leur a été sacile de ne pas décheoir du côté des sentiments qu'entretient la supériorité, & que souvent elle sait naître.

Mais le luxe toujours croissant, l'avidité qui en est la suite, & l'effet lent, mais perpétuel, de la vénalité elle-même, doivent tôt ou tard saire disparoître ces avantages, à moins que les tribunaux de justice ne travaillent à se procurer un accroissement de pouvoir qui tienne sous leurs pieds l'opulence orgueilleuse, & qui estraye tous les ordres en les stattant. Si cela arrive, l'utilité apparente de la vénalité continuera à nous éblouir, & nos Magistrats se montreront d'autant plus grands, qu'ils auront plus à sutter contre l'avilissement dans lequel ils seroient déja tombés, sans des circonstances heureuses pour eux, & dont ils ont prosité. C'est un appareil magnisique, qui cache le vice du titre & l'obscurité de l'origine.

u

q

u

do

pe

ľo

Ca

.qui

tio

uni

Insensiblement il s'est formé une race de juges, qui ressemble assez à celle des Prêtres Egyptiens, & de laquelle sortent rarement les biens qu'elle a une sois acquis.

Un nom est devenu illustre dans la robe comme dans l'épée, & , par bonheur, un esprit héréditaire s'est maintenu assez généralement dans ces samilles, qui n'ont fait corps, ni avec le peuple, ni avec la noblesse

Mais à moins que les compagnies dont je parle ne

fassent de nouvelles acquisitions, & qu'avec leur pouvoir ne s'accroisse l'opulence de leurs membres, tout cet édifice ou s'affaissera insensiblement par l'inaction, le discrédit, le luxe & la corruption, ou s'écroulera subitement, s'il est une sois entamé, & qu'on voye à découvert ses sondements d'argille.

C'est pourtant l'intérêt du peuple & du Souverain, & un intérêt essentiel, que les loix ayent des exécuteurs autorisés, & des désenseurs courageux; & d'un autre côté, cet intérêt n'est pas tel, ni si borné dans les moyens, qu'il faille lui facrisser la solidité d'un Empire, en la fondant sur cette seule colonne, la moins serme de toutes. Or c'est à quoi on le réduira, ainsi que je l'ai déja dit, si toutes les parties de l'administration, sous prétexte qu'elles sont étroitement liées, sont envahies successivement par des hommes toujours unis, toujours vigilants, toujours actifs, qui, sans doute, veulent le bien, mais qui aiment sur-tout celui qui se fait par eux, & qui commencent à croire que c'est un bien que leur pouvoir s'accroisse.

Déja j'ai peine à entrevoir les limites de ce ponvoir, dont on cherche l'origine gigantesque dans les fables.

Je vois seulement qu'à la faveur des inductions, on peut lui donner de proche en proche telle étendue que l'on voudra, & que le permettront les circonstances. Car à quoi ne peuvent pas prétendre des compagnies qui veulent nous persuader qu'elles représentent la nation? A quoi ne peut point parvenir un corps qui est unique au milieu d'une nation dispersée?

A Dieu ne plaise que je soupçonne la fidélité & le

patriotisme de ces compagnies respectables. Il faut qu'elles soient considérées; il est nécessaire qu'elles se fassent entendre. Elles doivent ressembler aux loix qui sont insexibles. Mais elles peuvent être séduites par leur propre zele; & voyant un grand vuide sur la ligne des pouvoirs intermédiaires, elles peuvent se persuader qu'il est bon qu'elles le remplissent, & qu'étant le seul corps qui ait survécu à tous les autres, elles doivent en recueillir l'héritage. L'erreur est pardonnable aux hommes, sur-tout quand elle naît de leur position, & qu'elle est consacrée par l'apparence du bien public.

Les Cours de justice sont, sans doute, très-propres à devenir un corps intermédiaire; mais seulement dans l'ordre des loix & de la justice, ainsi que je l'ai déja observé.

P

fe

d

ľ

V

ti

la

CC

ta

na

fu

fic

no

tes

Il est bon qu'elles examinent une loi nouvelle avant de la faire parvenir au reste de la nation, afin que delà elle retourne au Prince qui l'a faite, si elle est incompatible avec la forme du Gouvernement, ou si elle répugne à d'autres loix, sans les abroger, ou qu'expliquée avec l'agrément du législateur, elle ne soit notisiée au peuple qu'après être devenue digne de son obéissance. Mais quelle peut être la nature de ces loix, & en quoi peut consister la résistance des Cours?

C'est abuser des termes, que de donner le nom de loix aux arrangements économiques & momentanés, dont les rapports avec l'état actuel de l'Empire & de la nation, doivent être inconnus à des juges qui ne forment ni un conseil politique, ni une commission destinée à partager l'administration. Un Légiste, s'il ne veut pas se rendre ridicule, ne doit parler que vaguement des intérêts politiques de l'Etat, & de la situation des peuples. Preuve certaine qu'il n'est pas fait pour combiner ces deux choses, ni pour prononcer sur ce qui suppose cette combinaison.

Ou'un corps de judicature avertisse le Souverain que, par telle loi ou par tel acte, il blefferoit son autorité, ou altéreroit la constitution de l'Etat; qu'il s'oppose, avec tout le pouvoir négatif dont il jouit à l'omission d'une forme légale, à l'infraction des droits, nationaux, à une innovation fertile en abus; qu'il ait toujours l'œil ouvert sur les opérations qu'il peut voir, & se fe fasse entendre quand il les trouvera irrégulieres; qu'il ne perde jamais de vue l'ensemble des loix, la combinaifon des pouvoirs, & que fon attention constante soit d'en maintenir l'harmonie, en s'opposant sans cesse à l'affoiblissement & à l'accroissement des parties qui doivent rester en équilibre; que, dis-je, un corps de justice remplisse les augustes fonctions, sans prétendre à la législation, ni à l'administration, & je le regarderai comme un des corps les plus utiles & les plus respectables qui puissent être formés pour le bonheur d'une date of help the sure sets lavor to fon anoisen

Mais exigerons-nous des hommes ce qui est au-delfus de la nature humaine; & après avoir rendu justice à tous les citoyens, en partageant entre eux les bénéfices & les charges dans la plus juste proportion qu'il nous ait été possible d'imaginer; après avoir pris toutes les précautions raisonnables pour que chacun ne forme de desirs qu'autant qu'il peut concevoir d'espéfances, & que celui-là ne desire pas un bien moral, qui n'est pas destiné à en jouir, commencerons-nous à être durs & injustes, lorsqu'il s'agit du sort de ceux qui font faits pour rendre justice aux autres?

C'est sans doute-là une des belles sonctions que puisse exercer un citoyen; mais sa beauté n'a rien de brillant. Un juge n'est recherché que parce qu'on craint qu'il ne soit injuste. Si trois de ses concitoyens vantent froidement son intégrité, il y en a au moins deux qui l'attaquent vivement par leurs murmures. Les premiers ne se croyent pas obligés à la reconnoissance; les autres se permettent le dépit & les plaintes.

Rien de brillant dans un travail pénible, rarement de grands objets à traiter; est-ce là une récompense proportionnée aux longues veilles d'une jeunesse la borieuse, aux soins inquiets que produit souvent la crainte de commettre ou d'occasionner une injustice, aux désagréments d'une vie sédentaire qui répugne à la nature?

C

di

fu

g

ui

re

ė

Ajoutez la maniere peu honorable dont on parvient à ce pénible emploi. Un violent desir d'être considéré le fait ambitionner, & on commence par l'acheter; c'est-à-dire qu'on paroît ne le devoir qu'à son argent; au désaut d'une considération personnelle aussi grande qu'un citoyen peut la desirer, on devroit jouir en sus de celle du corps entier, & on entre dans une compagnie formée sans choix; on acquiert pour collegues des hommes dont le plus grand nombre n'a ni naissance, mi réputation, ni talents: car dans ces compagnées mê-

mes si, célebres, si dignes de l'être, le grand nombre n'est pas celui des gens estimables à tous égards. Une vie modeste & ennemie du faste, retirée, presqu'inconnue, acheve d'épaissir cette obscurité; & nous exigerions que des hommes, qui, sans ambition, ne seroient pas ce qu'ils sont, négligeassent ou ne recherchassent pas les occasions d'ajouter un nouveau lustre à leur état; nous exigerions qu'ils se sentiffent décheoir, sans murmure & sans inquiétude? C'est, encore une sois, exiger de l'humanité plus qu'elle n'a jamais pu, & ne pourra jamais.

Quel guerrier seroit content de sa gloire, si elle n'étoit sondée que sur son exactitude à rester dans le poste
qui lui auroit été affigné, & à grossir la garnisoa
d'une Ville qui ne seroit jamais assiégée? Il y a pourtant bien peu de Pays où les Officiers militaires ne
doivent pas leur état à un choix sondé sur la naissance, les talents, ou la faveur, ou sur ces motifs réunis. Or, un pareil choix ennoblit une profession jusqu'à un certain point, & la préserve d'une entière dés
cadence.

Pour se convaincre de la vérité de ce que je veux dire, on n'a qu'à jetter les yeux sur les tribunaux subalternes, qui, moins écrasés par la hauteur de ce qui les environne, devroient avoir dans les Provinces une considération plus grande que les Cours supérieures n'en ont dans les Capitales.

Cependant ces tribunaux eux-mêmes n'ont aucus éclat qu'ils puissent faire rejaillir sur les Officiers qui les composent; & si, entre ceux-ci, on en trouve qui jouissent de quelque considération, elle est purement personnelle, & très-étrangere à leurs sonctions judiciaires, aussi-bien qu'à leur qualité de juges. Je vou-drois me dissimuler que quelques-uns d'entr'eux se rendent recommandables par leur intégrité; ce qui ne se-roit pas, si cette vertu leur étoit commune à tous, & que d'autres se rendent redoutables par le vice contraire, ou du moins par l'apparence de ce vice.

Toutes ces remarques, & beaucoup d'autres que je supprime, nous conduisent aux principes sur lesquels doit être dresse le plan de résorme que nous cherchons.

Les tribunaux de justice doivent avoir par euxmêmes toute la considération qui peut donner l'envie de s'y asseoir à un citoyen vertueux, & dont une vertu est l'amour de la gloire & de la considération.

e

il

r

pi

V

n'

ni

me

il

lui

tan

reg

Pour que les tribunaux ayent cet avantage, il ne faut pas seulement qu'ils soient sûrs de la protection du Prince dans l'exercice de leurs sonctions; il saut encore 1°, qu'ils jouissent de certaines prérogatives d'honneur; 2°, qu'ils soient composés de citoyens qui, par eux-mêmes, soient susceptibles de considération; 3°, que ces citoyens réunissent, sinon individuellement, au moins collectivement, tous les avantages qui peuvent captiver le respect des peuples; 4°, que l'admission dans les tribunaux soit motivée & accompagnée de formalités telles, qu'elle soit pour les admis un gage de la considération publique, & pour le public, une caution sussissant du bon emploi de ses égards

& de son respect, lorsqu'il les prodiguera aux mem-

A ces conditions, j'ose promettre que les Magistrats, assurés du falaire de leurs travaux, ne chercheront point à se faire des mérites étrangers à leur état, & que, contents d'être respectés comme les loix, ils se borneront à les faire exécuter, & à en être les gardiens.

Mais si, de cette théorie, nous passons à la pratique, de grandes difficultés nastront à chaque pas que nous voudrons faire.

Comment établirons-nous un choix où la vénalité est en usage? S'il faut l'abolir, comment y parvien-drons-nous? Comment encore se fera le choix? Cartil doit être tel qu'il en résulte un préjugé très-favorable.

Enfin, quel moyen aurons-nous de réunir dans les Cours de Justice tous les avantages qui sont les plus propres à captiver le respect des peuples?

Ces avantages sont la naissance, l'opulence, le savoir, le défintéressement, l'ardeur pour le travail. Je n'ai point exigé que tous ces avantages sussent réunis dans le même individu; mais j'ai prétendu que chaque compagnie les réunit tous.

Nous avons prouvé plus d'une fois qu'indépendamment de toure inftitution, & même en dépit des loix, il sera toujours avantageux de descendre d'aïeux illustres & révérés, & que le seul despotisme, si pourtant il a ce pouvoir, établit une exception à cette regle. Or, où il y a des tribunaux tels que nous

les desirons, là il ne peut y avoir de despotisme. Il est donc important que, dans chaque compagnie, il y ait des Magistrats qui joignent l'avantage de la saissance, à celui de tenir la balance de la justice. Il ne faut pas que l'on puisse dire qu'un tribunal est en entier composé d'hommes nouveaux; il ne faut pas que la robe soit une conviction de roture. Il est très-bon, au contraire, que le peuple voye dans les tribunaux tout ce qu'il est accoutumé de respecter; qu'aucun ordre ne se croye en droit de les mépriser, & qu'il soit prouvé, par le fait, que l'élite de la nation se croit honorée par le titre de Magistrat.

fe

n

ef

h

n

p

8

pa

14

là

29

.5

ef

fe

po

plu

une

paf

refl

de 1

den

un-

C'est un grand abus que, contre la loi sondamentale d'un Etat, les plus chers nourrissons de la patrie soient réellement privés du droit d'être jugés par leurs égaux, & qu'à l'observation exacte de cette loi, on substitue une siction qui n'en impose à personne.

Mais les tribunaux sont autant & plus saits pour le peuple que pour les Nobles. Le glaive de la justice doit d'autant plus effrayer, que l'honneur ou la crainte de perdre donne moins d'entraves aux vices. Il est donc encore essentiel que, dans les compagnies chargées de rendre la justice, sil y ait, sinon une opulence générale, du moins un nombre considérable de Magistrats opulents. Car pour des hommes qui s'occupent principalement des besoins & des biens physiques, l'opulence est une chose respectable.

Le défintéressement doit cependant être commun à tous les Magistrats. Si donc il peut y en avoir qui ne seient pas opulents, il ne faut pas qu'aucun soit ex-

posé à la tentation de l'indigence, & encore moins qu'il y en ait qui puissent craindre une vieillesse nécessiteuse.

Une grande érudition, un favoir vaste & prosond, sont encore des avantages qui donnent droit à la vénération des hommes. Mais si, par cette raison, il est très-utile qu'il se trouve dans les tribunaux des hommes savants, & qui en ayem la réputation, il n'est pas nécessaire qu'il y en ait dans chaque compagnie, qu'il y en ait toujours, ni qu'il y en ait en grand nombre. Ce seroit même un mal, que la plupart des juges sussent très-savants : car il en est de l'érudition comme des richesses. Là où elle abonde, là se trouve rarement beaucoup d'activité & d'ardeur à remplir les devoirs minucleux de la pratique.

Un homme très favant dans une Cour de Justice est moins le juge de ses concitoyens, que le conseil de ses collegues, & souvent il séra beaucoup meilleur pour rapporter & discuter, que pour résoudre & décider.

D'ailleurs, le juge qui a acquis une grande étendue de connoissances, n'y est point parvenu, sans avoir contracté une habitude de curiosité, dont il ne peut plus se désaire. Il vent toujours savoir devantage; & si, à la passion d'apprendre, il joint celle de se saire une grande réputation par son travail, il a autant de passions qu'il en faut pour remplir un cœur : il ne sui ressera plus que très-peu d'activité pour les sonctions de sa place; & s'il doit leur sacrisser l'objet de ses deux passions favornes, il ne le sera pas. Ce sera donc un juge négligent. Mais, malgré ce défaut & celui de l'indécision, il sera encore très-utile à sa compagnie, pourvu qu'il n'en soit pas un membre principal, puisqu'il sera réjaillir sur elle l'estime que lui attirera son savoir, & que sur-tout il la préservera du mépris auquel n'échappent pas les compagnies lettrées, lorsque leur ignorance mérite de passer en proverbe.

Il y a donc un choix à faire entre les citoyens, sa l'on veut composer des tribunaux dignes de ce nom, & qui soient fans inconvénient pour la constitution politique. Mais comme la variété y est nécessaire, parce que les hommes sont rares qui réunissent une Cour de Justice, il est dissicle d'établir les regles sur lesquelles le choix doit s'en faire; & si l'on doit ôter beaucoup au hasard, il paroît qu'il faut lui laisser aussi beaucoup. Peut être même le plus important est-il de lui ôter les apparences. Je veux dire qu'il est presqu'impossible de faire des loix telles, qu'elles operent par elles-mêmes la formation durable d'une excellente Cour de Justice.

C

P

le

ép

fp

pa

pu bit

n'c

Direz-vous: Je n'accorde qu'aux Nobles le droit de s'affeoir dans le fanctuaire des loix?

Vous pourriez le dire dans un Pays où les Nobles feroient les seuls lettrés, où ils seroient seuls opulents, où ils auroient seuls de la considération, où ils seroient en trop grand nombre, & où en même-temps il faudroit peu de juges; car donnez exclusivement à la Noblesse une profession quelconque, & dès-lors elle sera noble par excellence. Tous voudront l'embrasser,

& l'esprit de cette prosession deviendra dominant dans celui de votre Noblesse.

Direz-vous: J'exclus les Nobles de toutes les Cours de Justice? Vous injurieriez ceux-là, & vous aviliriez celle-ci; ou votre Noblesse seroit si avilie, que ce seroit un honneur pour une prosession de ne pouvoir être embrassée par des Nobles.

Ne dites pas non plus que vous n'admettrez dans vos Cours que des gens d'une science prosonde; vous en seriez de bonnes académies, & de mauvais tribunaux, ainsi que je l'ai déja observé.

Dites encore moins que vous n'y recevrez que des vieillards ou de jeunes gens. Les uns fans les autres, ils ne valent pas grand'chose, en quelqu'état que ce soit.

Mais direz-vous: Je ne veux avoir que des gens riches? Non, vous ne le direz pas, si vous êtes sage, parce que vous n'accorderez point un privilege exclusif à la richesse, de peur qu'elle ne devienne destrable à l'excès.

Vous ne l'excluerez pas non plus par les raisons que j'ai déja dites.

Enfin, vous arrêterez-vous à l'idée de n'admettre dans les tribunaux que des hommes faits, & d'une vertu éprouvée? Cette idée est sans doute très-belle dans la spéculation; mais dans la pratique, ne se réduit-elle pas à l'opinion souvent trompeuse d'une portion du public, à la faveur des grands, à l'hypocrise des ambitieux, à la médiocrité composée des hommes qui n'ont ni vices ni vertus? Et quelle épreuve encore

exigerez-vous? Quelles vertus principalement rechercherez-vous? Dans quelle classe de citoyens, ou plutôt dans quelle autre prosession concentrez-vous vos recherches? Comment ensin vous assurez-vous que l'homme qui vous aura paru vertueux dans un état, le sera dans un autre?

Il faut un aliment aux passions des hommes. S'il est tel qu'il ne nuise point à nos devoirs, nous sommes vertueux. Si on nous l'ôte en nous transportant dans un autre état, pouvons nous répondre que les mêmes passions cessant d'y trouver le même aliment, n'envahiront pas ce que la vertu y revendique, ou que prenant une autre sorme, nous attaquant par un côté sans désense, elles ne nous subjugueront pas, lorsque nous croirons, d'après une sausse analogie, ne céder qu'à un penchant légitime?

Bannissons donc de nos spéculations le projet d'un choix absolu, & totalement libre. Il auroir plus d'inconvénients que le hasard de la vénalité.

16

fe

P

in

tr

P

pl

tr

07

11

Mais, d'un autre côté, il me paroît impossible d'établir une méthode générale & indépendante de toute hypothese, suivant laquelle on tienne un juste milieu entre le choix arbitraire, & le pur hasard de l'intrusion pécuniaire.

Revenons donc à cette Monarchie, dont nous avons entrepris la réforme, & supposons-y les choses dans l'état où nous avons voulu qu'elles y sussent.

L'éducation que nous avons proposée seroit telle, qu'elle conduiroit tous les sujets, tant nobles qu'aisés, à la porte de toutes les prosessions qui leur conviennent; &i, suivant nos principes, on n'en fermeroit au-

Les citoyens en qui on auroit reconnu du goût & des dispositions pour les professions savantes, auroient commencé dès l'âge de dix-sept ans à recevoir une éducation un peu dissérente de celle des autres. Au sortir des académies, ils auroient été envoyés dans les Colleges des Universités. Nous avons déja tracé le plan de leurs études, suivant leurs dissérentes destinations.

Le Noble titré, comme celui qui n'a qu'une penfion viagere, ont pu, fuivant nos loix, s'adonner à l'étude qui fait le Juge éclairé ou l'Avocat utile.

Mais ici la différence de fortune doit influer sur la vocation. Le Noble titré, & par conséquent opulent, n'embrassera point la profession de simple Avocat.

Le pauvre, qui n'a pas de quoi se soutenir dans le séjour dispendieux, quoique non continuel, des grandes Villes, ne se destinera point à l'état de juge.

L'aisé, s'il ne l'est que médiocrement, ne prendra pas non plus ce dernier parti.

Mais si, après avoir sini l'étude des loix, le Noble indigent & l'aisé peuvent, sans autre préparation, entrer dans le barreau, le Noble opulent ne s'asseira pas d'abord entre les juges de ses concitoyens, non plus que l'aisé qui aura de grands biens.

Le premier sera auditeur, & auditeur assidu pendant trois ans, à compter du jour, où, après son dernier examen, il aura été admis dans le sanctuaire des loix. Il sera assis aux pieds des juges, & là il entendra les plaidoyers & les rapports, mais il n'aura point de suffrage, & se retirera quand les juges iront aux voix.

Au bout de trois ans, s'il n'y a point de reproche contre lui, il deviendra référendaire, par le feul droit d'ancienneté, & aura sa place devant le barreau, en face des juges.

Les aisés seront affistants, aussi pendant trois ans, & se tiendront, pendant ce temps, dans le banc des Avocats, sans avoir droit de parler. Au bout de trois ans, ils deviendront résérendaires ou rapporteurs, & prendront séance entre les réserendaires Nobles, devant le barreau, & en face des juges; mais aussi avec la condition, qu'ils seront sans reproche, & que leur assistance aura été assidue.

Il n'y aura des affiftants & des auditeurs que dans les Cours fouveraines, parce que ce sera sur-tout dans ces Cours que régnera l'esprit qui doit animer tous les juges, & que ce fera auffi là que devront se former ceux qui seront destinés à former les tribunaux inférieurs. Par cette derniere raison, on pourra recevoir, entre les auditeurs, & ensuite entre les référendaires, autant de Nobles, n'ayant que la valeur d'un feu noble, qu'il y aura de Présidents de tribunaux inférieurs dans le reffort, lesquels auront atteint l'âge de cinquante ans. Jusqu'à leur réception dans le nombre des auditeurs, ces Nobles auront dû être Avocats, & fréquenter la Cour pendant trois mois au moins par chacun an. Neuf mois de fréquentation effective leur vaudront pour un an d'auditoriat; & s'ils avoient vingt-fept leu fix fér

dan enti bles

feu

puis pou lui fauf

Avo

C

de la élect ou à à tou pend

S'i l'éleé Bâtor trois fident

Si ,

vingt-sept mois de fréquentation sans reproche, lorsque leur tour viendroit d'être agrégés, ils n'auroient que six semaines d'auditoriat à remplir avant de devenir référendaires.

Pour les places d'Affesseurs & Officiers royaux; dans les tribunaux subalternes, l'élection seroit libre entre tous les Avocats qui se présenteroient, tant nobles qu'aisés, pourvu qu'ils eussent vingt-sept mois de fréquentation en cette qualité, & la valeur d'un demi-seu noble.

Dans tous les cas, le bien qui seroit échu à un Avocat noble ou aisé, de quelque maniere que ce sur, depuis sa réception comme Avocat, s'il étoit sussifiant pour le rendre habile à l'auditoriat ou à l'assissance; lui serviroit, s'il vouloit, pour passer dans ces classes, sauf le reproche; & alors un an d'exercice, comme Avocat, lui tiendroit lieu d'un an d'auditoriat.

Comme il y auroit très-peu d'Avocats dans chaque tribunal subalterne, ils seroient tons pris entre ceux de la Cour souveraine, mais par option, & non par élection; c'est-à-dire qu'un Avocat venant à mourir; ou à se retirer dans un Bailliage, on proposeroit sa place à tous les Avocats en la Cour qui y auroient occupé pendant cinq ans, & pendant cinq mois chaque année.

S'il s'en présentoit plusieurs pour une seule place, l'élection auroit lieu entre eux, & se seroit par le Bâtonnier actuel, par deux anciens Bâtonniers, & par trois résérendaires de la Cour, que nommeroit le Préssident.

Si, au contraire, il ne se trouvoit personne qui vou-

lût accepter la place vacante, on rechercheroit û, entre les Avocats, il n'y en auroit pas quelqu'un ou plufieurs qui fussent natifs du Bailliage, & alors celui-là, ou le plus jeune d'entre eux, ayant pourtant cinq ans d'exercice, seroit obligé d'aller servir son Bailliage, jusqu'à ce qu'il eût un successeur volontaire. Au cas qu'il n'y eût aucun Avocat natif du Bailliage, & ayant cinq ans d'exercice, on accorderoit la place à celui qui n'auroit servi que trois ans en la Cour.

S'il n'y en avoit point encore, un référendaire seroit nommé par toute la Cour pour aller remplir la place vacante, jusqu'à ce qu'il eût un successeur, mais sans pouvoir être obligé à la remplir pendant plus de trois ans. Après quoi, s'il revenoit à la Cour, il lui seroit donné un successeur de la maniere que nous venons de dire.

Les chefs, les Affesseurs & les Avocats des tribunaux inférieurs ne sortiront point de leur union immédiate avec la Cour souveraine, & y conserveront les mêmes droits dont ils auroient joui s'ils y avoient continué leur service, parce qu'aussi ils resteront sous son inspection.

Revenons à la maniere dont cette Cour sera remplie.

Les auditeurs & assistants n'auront aucune sonction publique, mais se choisiront un patron entre les juges, & un camarade entre les résérendaires, avec lesquels ils pourront travailler.

Ils affisteront néanmoins en un certain nombre comme témoins, à toutes les enquêtes, informations, interrogatoires, &c. & seront tenus au secret dans les pr ex qu

la

ca

re

ma des l'o

etr cor ni c

mar

un a

réfé dans puis

II

Mag Ia lo On e

des r

U

tė, c tenu, entrej cas où il sera requis. Dans ces mêmes cas, un résérendaire servira de conseil à chaque juge, chargé d'une pareille commission.

Ce fera dans la classe des référendaires que seront pris tous les rapporteurs, de qui on exigera diligence, exactitude, intégrité, défintéressement, & cette éloquence qui consiste dans la briéveté, la précision, & la pureté du langage. A l'éloquence près, toutes les autres qualités dont nous venons de parler, seront la matiere de l'examen, auquel sera affujettie la conduite des référendaires, & qui décidera de leur admission dans l'ordre des juges. Il faudra encore, pour qu'ils puissent être élus, qu'on n'ait à leur reprocher, ni bassesse de conduite, ni dépravation de mœurs, ni prodigalité, ni diffipation, ni légéreté marquée. Ils devront être mariés; & s'ils ont des enfants, il faudra qu'il y en ait un au moins dans l'académie de leur canton. Ainsi nul référendaire ne pourra être élevé à la dignité de juge dans un Conseil souverain, sans avoir été marié depuis onze ans au moins.

Il n'en sera pas de même des Avocats, ni en général de tous ceux qui seront entrés dans l'ordre de la Magistrature, sans avoir une fortune déja faite. Mais la loi du mariage sera la seule dont on les exceptera. On exigera d'eux tout ce que nous voulons qu'on exige des résérendaires.

Un Avocat sera censé avoir péché contre l'intégrité, quand il sera prouvé que trois sois il aura soutenu, de mauvaise soi, une cause qui n'aura pu êtreentreprise que dans un esprit de chicane. Il aura manqué contre l'exactitude, quand il lui sera arrivé srés quemment de sausses citations, & seulement trois sois de produire de sausses pieces, sans prendre un certificat de ses parties, auxquelles il aura exposé ses doutes; certificat qu'il devra joindre aux pieces dans le procès.

Il aura péché contre la diligence, lorsque, par sa faute, quelques affaires auront traîné en longueur. P

1

1

ei

ra

tr

de

d'a

fer

il:

foi

s'il

jou

fait

fon

cha

tro

( ou

fin )

de la

dem

Enfin, on pourra lui reprocher d'être intéressé, lorsqu'il aura traité avec ses parties avant de se charger de leur cause, lorsqu'il aura resusé celles des pauvres, lorsqu'il aura mis son travail à trop haut prix, & aura capté les présents. Ici la renommée sera aussi dommageable que la conviction. Car ce sera une faute d'avoir été assez mal-adroit pour se faire une mauvaise renommée, en se conduisant bien.

Les Avocats répondront, comme l'on voit, de la conduite des Procureurs; & afin que cette condition ne soit pas trop dure, ce sera le conseil des Avocats qui examinera tous ceux qui se présenteront pour être Procureurs, qui leur en donnera des lettres, & qui les destituera. Ce sera encore chaque Avocat qui nommera à sa partie le Procureur qu'elle devra prendre.

Les malversations bien caractérisées opéreront la cassation d'un Avocat; une conduite équivoque suffira pour lui ôter l'espérance de parvenir à la dignité de juge.

Pour faciliter aux Avocats la conduite circonspecte que nous leur prescrivons, aucune affaire ne sera infroduite en la Cour, sans avoir passé par le conseil

des Avocats. Ce conseil, composé d'un certain nombre d'arbitres, aura deux Greffiers, auxquels tous les plaideurs seront obligés de remettre leurs pieces. Dès le jour suivant, le conseil en sera averti, & nommera un rapporteur entre ses référendaires. Ceux-ci seront aussi des Avocats, qui auront été élus par le conseil pour remplir cette sonction importante; ce sera dans leur corps que l'on prendra les arbitres au nombre de sept. Celui des référendaires sera plus considérable.

Le référendaire nommé, un des Greffiers du conseil en sera avertir les parties, on leurs chargés de procuration, & leur donnera l'heure à laquelle elles devront se trouver chez le résérendaire. Ce sera toujours le troisieme jour après la remise des pieces, le leudemain de la nomination du résérendaire. Celui-ci entendra d'abord le demandeur au sonds, ou l'appellant de la sentence des premiers juges. Quand il l'aura entendu, il fera entrer la partie adverse. Il pourra entendre deux sois chacune des parties, mais sans déplacer.

Cela fait, il examinera les pieces & les mémoires, s'il y en a. Ce travail ne devra pas durer plus de trois jours; & avant la fin de la huitaine, après le rapport fait par le référendaire, le conseil des Avocats donnera son avis en ces termes: Dans l'affaire entre \*\*\*, touchant \*\*\*, il paroît aux Avocats qu'il y a lieu à l'introduction du procès, (ou) à la poursuite de l'appel, (ou bien) il paroît qu'il n'y a lieu, &c. (ou bien ensin) il paroît qu'il y a lieu à la résorme de telle partie de la sentence, ou à la poursuite de telle partie de la demande,

Deux expéditions seront saites de cet avis, par les quel le procès aura été qualissé, & remises à l'un des Greffiers, chez qui les parties viendront prendre chacune la leur huit jours après la remise des pieces, & à pareil jour de la semaine; le tout sans autres fraix que ceux qui seront taxés par la Cour souveraine, & dont le montant sera remis en entier à la caisse du conseil.

Les plaideurs seront libres de se conformer à l'avis, ou de qualifier eux-mêmes leur cause. Mais en la remettant à leurs Avocats, ils seront obligés de joindre aux pieces l'original dudit avis. Il sera encore libre aux Avocats, choisis par les parties, de se conformer à la qualification du conseil, ou à celle de leurs clients. Mais en prenant ce dernier parti, ils s'exposeront au reproche, au-lieu que, dans le premier cas, ils ne courront pas ce risque.

La Cour prononcera sur le reproche, dans chaque cause introduite contre la qualification du conseil, par cette sormule, qu'on portera sur les registres à la suite de l'arrêt: Il y a lieu, ou il n'y a lieu au reproche contre Maître un tel.

Quand un Conseiller en la Cour laissera une place vacante par mort, promotion, démission ou destitution, tous les autres Conseillers s'assembleront avec autant de Chevaliers qu'il s'en présentera, comme aussi avec les Pairs qui voudront se rendre à l'assemblée; mais de maniere que si les Chevaliers & les Pairs ensemble sont plus nombreux que la moitié des gens de la Cour, ils députeront d'entre eux un nombre de vocaux égal à cette moitié. Les autres garderont en-dedans

l'

la

fo

31

et

ils

fi

fe te

la

au

au ré

lo

po ve

lu

la porte du lieu où se sera l'élection. Les deux tiers de voix seront requis pour faire un candidat, & chaque sois on en élira deux, lesquels devront être pris, l'un entre les résérendaires titrés, s'il y en a plus de trois, l'autre entre les résérendaires non titrés & les chess des tribunaux subalternes.

Pendant que tiendra encore l'affemblée d'élection, quatre Avocats viendront lui notifier le choix qu'ils auront fait de deux d'entre eux pour candidats.

Ils devront être pris, l'un parmi les Avocats nobles, si, dans toute la Province, il y a un quart de Nobles entre les Avocats, l'autre entre les non-nobles.

Quand les Avocats auront notifié cette éléction, ils se retireront, & tous les Pairs & Chevaliers qui seront présents, se joindront aux Conseillers, pour opter entre les deux candidats du barreau. Il suffira de la pluralité pour assurer la présérence à l'un sur l'autre.

Auffi-tôt on dreffera une lettre pour être envoyée au Souverain, afin de lui présenter les trois candidats, avec leurs noms, surnoms & fortune, comme aussi avec le nombre de voix que chacun d'eux aura réuni. Le Souverain nommera l'un des trois à sa vos lonté, & le brévetera comme son Conseiller.

Cette regle paroît ne devoir pas souffrir d'exceptions: on y en sera pourtant quelques-unes.

Car 1°. si un résérendaire titré, qui sera candidat pour la troisseme sois, n'est pas nommé par le Souverain, il sera pourtant Conseiller, aussi-bien que celui qui aura été nommé.

2°. Il en sera de même du résérendaire non-titre?

ou du ches d'un tribunal subalterne, qui sera candidat pour la quatrieme sois.

3°. Enfin, l'Avocat, qui, ayant été élu trois fois par ses confreres, aura été opté trois fois par la Cour, fera encore Conseiller, sans avoir besoin de la nomination.

Il est évident qu'entre les résérendaires & les Avoçats, il devra se trouver des candidats qui n'auront pas assez de bien pour soutenir l'état de Conseillers. Il pourra même y en avoir qui n'ayent rien du tout. Il sera donc sait par la généralité de la Province un sends qui sera destiné au supplément de la Cour souveraine. Ce supplément consistera en des appointements tels, qu'ajoutés aux biens propres du Conseiller, ou seuls, s'il n'a rien, ils égalent le revenu de la moindre terre titrée, suivant l'évaluation que nous en avons saite. Ce sonds passera immédiatement de la caisse de la généralité dans celle de la Cour.

Un Conseiller qui aura servi pendant seize ans en cette qualité, sera honoraire, s'il a servi sans gages. S'il a servi avec gages, il pourra se retirer dans une académie avec la moitié de la pension d'un Chevalier, & les mêmes honneurs dont jouiront les guerriers vétérans,

Personne ne doutera qu'une Cour souveraine, qui seroit ainsi sormée & recrûtée, n'eût par elle-même toute la considération nécessaire; & que les membres qui la composeroient, ne trouvassent dans leur état de quoi satisfaire une ambition raisonnable. Les places de Présidents, qui seroient aussi remplies par éléction

lati de cen

qui gin vui jud pre mai

but dite poi tax

acq

l'ac

g jil

foit der fes Cel tior fes il fe

frer d'u

con

& nomination, leur offriroient un autre objet d'émulation, & enfin la dignité de Chancélier feroit le terme de leurs vœux, comme de la possibilité de leur avancement.

Je ne m'étendrai point sur les avantages de ce plan, qui n'est peut-être pas le meilleur que l'on puisse imaginer, mais dont l'exposition a du moins indiqué les vues qu'on devroit avoir en résormant la magistrature judiciaire. Si dans cette résorme devoit entrer la suppression de la vénalité, ce seroit une difficulté de plus, mais non une difficulté insurmontable.

Je commencerois par examiner s'il y a une contribution au payement de laquelle soit attachée l'hérédité des charges vénales. Car la vénalité n'emporte point par elle-même l'hérédité. S'il existoit une pareille taxe, je commencerois par la supprimer.

Je déclarerois ensuite que chaque Officier, premier acquéreur, ou héritier d'une charge, auroit droit de placer celui de ses sils qu'il voudroit choisir, dans l'académie du canton où il auroit élu son domicile, soit qu'il sût noble, soit qu'il ne le sût pas. Dans ce dernier cas, il seroit aisé de plein droit, & l'un de ses ensants seroit reçu à l'académie comme noble. Celui-là même, ou tel autre dont la vocation aux sonctions de juge viendroit à se déclarer, seroit toutes ses études jusqu'à l'examen; & dès qu'il l'auroit subi, il seroit résérendaire de plein droit. Ce seroit à la Cour, composée encore pour la plus grande partie de confreres de son pere, à le saire jouir plutôt ou plus tard d'une charge semblable à celle dont il auroit dû hériter.

Il en seroit encore, de même de son fils, s'il en avoit un qui préférât la robe aux armes. Mais comme la premiere n'ennobliroit plus, cette hérédité cesseroit bientôt dans la plupart des Cours, ou du moins pour le plus grand nombre des charges.

Quant aux grandes dignités judiciaires, telles que les places de Présidents, comme le prix en seroit, sans doute, très-considérable, le Souverain en rembourseroit la moitié pour en disposer comme il a été dit. L'autre moitié seroit vendue successivement à des aisés d'une très-grande opulence, à qui on donneroit un brevet de retenue des deux tiers du prix. Au moyen de cette acquifition, les fils de l'acheteur seroient nobles, sans avoir besoin d'un plus long noviciat; & leur pere venant à mourir, ils vendroient sa charge pour le montant du brevet, à un autre aisé de la premiere classe, à qui on donneroit encore un brevet de retenue du tiers du premier prix. Les enfants de celui-ci seroient aussi nobles, & pourroient vendre la charge pour le prix du brevet; mais le troisieme acheteur seroit aussi le dernier, & la vénalité seroit éteinte. Quand je dis que les fils vendroient, je n'exclus point la vétérance du pere, qui, au bout de seize ans de service, pourroit vendre la charge, en retenant les honneurs; je n'interdis pas non plus aux enfants la faculté de la garder pour eux, aux mêmes conditions. Ainsi en quarante huit ans, la vénalité la plus onéreuse se trouveroit éteinte.

Si l'on trouve de l'injustice dans cet arrangement, c'est que, par un esset étrange de l'habitude, on n'en und net de laif mît

l'au con qu'i les bler fure peur les

C

l'éga la di pas, tre, reux mal crue préro une agréa pendi menc

hono

a point trouvé à ce qu'un homme opulent employât une petite portion de son superflu à acheter des honneurs distingués, & les plus belles prérogatives avec de grandes exemptions; & qu'après en avoir joui, il laissat son capital entier à ses ensants, & leur transmît encore les privileges de la Noblesse.

Rien n'est injuste, dira-t-on, quand le législateur l'autorise. Je ne conviens pas de ce principe, & n'en conviendrai point, tant qu'on ne m'aura pas prouvé qu'il n'y a point de proportions entre les bénésices & les charges, qu'il ne soit libre au Souverain de troubler; qu'il peut légitimement charger l'un outre mesure, pour décharger l'autre gratuitement, & que tout peut être arbitraire, sans dénaturer l'autorité, avilir les hommes, & affoiblir la constitution.

Ce n'est point ici le cas d'alléguer mes principes sur l'égalité de bonheur, dans l'inégalité de condition & la diversité de devoirs. Car sût-il vrai, ce qui n'est pas, que l'on peut décharger l'un sans surcharger l'autre, & saire par conséquent un changement douloureux dans sa maniere d'être, ce seroit toujours un grand mal que, dans un ordre distingué, il entrât des recrues sans nombre & sans titres, qui, en partageant ses prérogatives, les aviliroient, & dont l'exemple seroit une leçon aux citoyens subalternes de choisir, pour ameliorer leur état, une voye, par elle-même plus agréable que l'état lui-même, non pénible & non dispendieuse. Un juge, que sa charge ennoblit, ne commence-t-il pas, en esset, par être accrédité, & plus honoré qu'un Gentilhomme? Et n'est-il pas évidem-

let

ca

tel

aff

de

for

fie

fer

La

ce

êtt

du

ne

no

ve

fib

re

la

il

tin

pe

fer

lei

na

hé

ment centre les principes, que ce qui doit être le terme des vœux d'un citoyen, ne foit pour lu qu'un pafage à un état moins confidérable que celui dont il jouit dans ce paffage? Ou si le desir de cet état n'entre pour rien dans le plan d'un homme qui achete une charge, n'est-il pas contre le bon ordre que cet homme entre par occasion, & par-dessus le marché, dans la première classe de la nation, sans même avoir eu le temps de desirer cette admission?

Dans tout ce que nous venons de dire, on ne trouvera rien qui prouve que nous regardions la magistrature judiciaire comme une classe ou comme un ordre dans la République.

Mais nous n'en avons pas moins rempli, par rapport à cette profession, ce que nous avons exécuté par rapport aux autres, en indiquant une méthode suivant laquelle la société puisse savoir où trouver les talents & les vertus nécessaires pour faire un Magistrat; en sorte que, par le choix le moins éclairé, il ne parvienne pourtant à la magistrature que des hommes qui en soient dignes.

Cette portion d'hommes commence à se séparer des autres dans les académies où sont élevés tous les citoyens destinés aux vertus sociales, parce qu'ils sont au-dessus des besoins physiques. Les premiers électeurs sont les vieillards, qui ont veillé sur la jeunesse dès le commencement de son éducation.

Les talents s'étant développés de plus en plus dans l'Université, les examinateurs sont encore d'autres électeurs, qui, suivant la qualité ou la fortune des élus,

leur ouvrent l'entrée, ou du barreau, en qualité d'Avocats ou d'affistants, ou du tribunal, en qualité d'auditeurs. Une troisieme élection pour les auditeurs & les affistants, est celle du tribunal, qui juge qu'il n'y a point de reproche contre eux, & les admet au titre & aux fonctions de référendaires. Pour les Avocats, la troisieme élection est celle de leurs conferrés, qui proposent au tribunal ceux qu'ils croyent dignes d'y entrer. La cinquieme pour les uns & les autres, est celle de ce même tribunal. La fixieme, dont pourtant on peut être dispensé par la triplicité de la précédente, est celle du Souverain.

Or, à moins d'une dépravation générale, & qu'on ne peut supposer, il est impossible que le plus grand nombre des Magistrats, élus de cette manière, n'ait les vertus & les talents de son état.

La fociété fait donc aussi certainement qu'il est posfible, où elle doit trouver les vertus & les talents que requiert le besoin qu'elle a d'avoir des dispensateurs de la justice.

Je n'ai point admis l'hérédité absolue, parce qu'où il doit y avoir concours de talents spirituels & de sentiments, ou de vertus morales, l'hérédité absolue ne peut avoir lieu.

Je n'ai pas exclu non plus l'hérédité, puisque j'ai confervé aux peres une grande influence sur la vocation de leurs enfants, & que j'ai exigé dans les Magistrats une naissance & une éducation, qui sussent garantes d'une hérédité de besoins moraux, de laquelle on pût conclure l'existence, en eux, des vertus qu'exige la magistrature.



# CHAPITRE VI.

Jusqu'à quel point les Cours de Justice peuvent être un ordre politique, ou avoir l'énergie d'un corps intermédiaire.

## DIALOGUE

## ENTRE UN MAGISTRAT ET L'AUTEUR.

#### LE MAGISTRAT.

J'A1 lu, Monsieur, votre entretien avec ce Timophtone, auquel vous n'avez pas donné le sens commun, pour que votre triomphe en sût plus sacile. Je viens de lire le Chapitre où vous traitez des Cours de Justice; je me rappelle encore, quoique très-consusément, quelques autres endroits de votre long Ouvrage, où vous parlez de la Magistrature: & je trouve que par-tout vous en avez aussi mal parlé, que vous paroissez malintentionné pour les corps respectables qui la composent.

#### L'AUTEUR.

Vous me surprenez, Monsieur, par ce reproche. Je ne croyois pas l'avoir mérité. En quoi, je vous prie, ai-je pu faire tort à ces corps respectables?

#### LE MAGISTRAT.

La question est singuliere, quand votre intention de

teur de

Pui

Nol

de cla

de

de p que con

que

de voi dac die

dée

Si

tenr nuire est évidence, & que vous n'avez pas craint de les rendre suspects au Souverain & à la nation.

### L'AUTEUR.

Il me paroît qu'en bien des choses j'ai dit la vérité, puisque j'ai fait des mécontents dans toutes les classes.

## LE MAGISTRAT.

Vous ne devez pas en avoir fait dans l'ordre de la Noblesse; vous le traitez assez bien, ce me semble.

#### L'AUTEUR.

Vous vous trompez; car je suis sûr d'avoir mécontenté presque tous ceux qui se donnent le titre de gens de qualité, & prétendent, sous ce nom, composer une classe à part. Je suis encore bien plus mal avec les gens de la Cour, & je doute que les Pairs me pardonnent le peu que j'ai dit de leur Pairie & de leurs Danés, si quelqu'un d'entre eux lit mon Ouvrage, & en rend compte aux autres. Ainsi je suis encore plus mal-adroit que vous n'avez cru.

#### LE MAGISTRAT.

Quelle a donc pu être votre intention? Si c'étoit de faire du bien, il falloit ménager des protecteurs à votre système; si c'étoit de vous illustrer par votre audace, il ne falloit pas noyer vos pensées les plus hardies dans un gros Ouvrage, qui contient beaucoup d'idées très-communes, & des détails assommants.

#### L'AUTEUR.

Avez-vous entrepris de prouver que je suis un sof? Si cela est, notre dispute est finie : je conviens du fair.

## LE MAGISTRAT.

Ce n'est pas-là ce que j'ai voulu dire. Peu imposte qu'il y ait des sois dans le monde. Il faut même qu'il y en ait, pour qu'on y remarque les gens d'esprit, & que les sages sassent bien leurs affaires.

Ce que j'ai voulu dire est, que vous êtes un méchant & un félon; ce qui n'est pas une plaisanterie.

#### L'AUTEUR.

Est-on méchant quand on veut contribuer au bonheur des hommes, & est-on sélon pour avoir entrepris de remonter aux principes de l'économie sociale? Si cela est, vous êtes tous des méchants, & Montesquieu sut, en son temps, coupable de sélonnie. Car lorsqu'il écrivoit encore, & avant que vous l'eussiez lu, comment raisonniez-vous?

## LE MAGISTRAT.

Comme nous raisonnons aujourd'hui. Nos principes furent toujours les mêmes.

# L'AUTEUR.

Je le veux croire; mais ils étoient si mal développés, que vous n'aviez jamais imaginé de vous regarder comme des corps intermédiaires. Et comment l'auriez-vous pensé? Vous ne sûtes autresois que des Conseillers du Prince, qu'on ne séparoit pas de lui, relativement à la nation, & dont les séances étoient des commissions passageres, à la suite desquelles vous rentriez dans la masse des Conseillers du Roi, & vous retrouviez sans sontions spéciales.

LE

pu

au

len

lui

dar

ou Jug

hor

cor

que

cell

Con

ren

cut

du

dûr

tion

rog

auri

rend

Gra

l'affi

fe p

femi

Tom

# LE MAGISTRAT.

Où avez-vous pris cette érudition, je vous prie?

# L'AUTEUR.

Où vous n'avez pas pris la vôtre. Si nous avions puisé, vous & moi, dans les mêmes sources, vous auriez appris que les Conseillers du Roi dans les Parlements nationaux, faisoient, pour ainsi dire, corps avec hui lorfqu'il s'agiffoit des affaires publiques, & que, dans les caufes judiciaires, ou ils affiftoient le Prince; ou ils le réprésentoient; que comme réprésentants du Juge supreme, ils pouvoient prononcer définitivement, hors dans les caufes majeures, dont ils ne pouvoient connoître qu'avec adjonction des Grands de la nation; que jamais le droit de juger ne resida pourtant dans celle-ci, & que ce ne fut que par un usage tres sense que les Prélats & Barons ; qui , par leur état , étoient Conseillers du Roi, comme vous l'étiez par choix, dûrent affister en certain nombre aux séances où se discutoient les procès ordinaires, comme ce fut en vertu du droit commun à tous les citoyens, que les Pairs dûrent garnir la Cour, toutes les fois qu'il fut question de juger les Pairs, ou de prononcer sur les prérogatives ou possessions constitutives de leur état. Vous auriez encore appris qu'il y avoit une grande différence entre le Parlement, qui étoit le colloque des Grands de la nation, & la Cour en Parlement, qui étoit l'affise qui se tenoit pendant que duroit l'assemblée, & se prolongeoit souvent après la séparation de cette assemblée; de quoi il reste des vestiges très-marqués dans Tom: V.

les ordonnances, par lesquelles vos Rois fixerent les gages des Barons qui devoient présider la Cour pendant ou hors le Parlement.

# LE MAGISTRAT.

Comment donc nos Cours ont-elles reteau ce nom, fi elles ne furent pas le Parlement?

# is Confession Horograps as rais. A U A U A U A L. Tallount, pour amis dre; corps avec.

Je pourrois vous répondre qu'on appella ainsi toute assemblée où l'on parloit, & que ce sut la raison pour laquelle, chez vous, comme en Allemagne, les Chroniqueurs latins rendirent ce mot par celui de colloquium; mais cette réponse est trop vague, & je veux bien y en joindre une autre.

La diminution du nombre des grands Vassaux, & le renverement total de l'ancien système qui en sut la suite, ainsi que de l'espece d'indépendance qu'affecterent ceux qui restoient, produisit la cessation totale des Parlements nationaux, & il ne resta de grandes affemblées que celles des Etats, qui étoient, dans les Pays réunis, ce qu'étoient dans les Pays non-réunis les mêmes afsemblées tenues par les Ducs & autres grands Vaffaux. Il y avoit cette différence essentielle entre les Parlements & les Etats, que les premiers avoient été composés des grands Vaffaux, qui, pour la plupart, avoient eux-mêmes des Etats provinciaux, au-lieu que les Etats généraux étoient le congrès de plusieurs Etats provinciaux, qui, n'ayant plus de fuzerains particuliers, étoient sous le Roi ce qu'étoient les autres Etats sous les grands Vaffaux. Ainsi le Roi réunissoit à leur égard

le

fei

gr

eft

na

me

blé

&

ces

les deux qualités de Souverain & de Chef provincial. Concluez delà que les Pairs, vraiment tels à raison de leurs grands fies, ne pouvoient faire partie des Etats, à moins qu'ils n'y entrassent comme possesseurs de sonds nobles dans les Provinces réunies. Concluez-en encore que nos Ducs & Pairs ne pourroient figurer dans les Etats que comme Gentilshommes, & qu'il n'y a plus d'assemblée pour eux en leur qualité de Ducs & Pairs, parce que leur titre les exclut des Etats, & que la réalité leur manque pour composer un Parlement, ou le colloque des Barons ou Chess régionnaires de la nation.

### LE MAGISTRAT.

Tout ce que vous venez de dire est étranger à la qustion que nous devons examiner, puisqu'il ne s'agit pas entre nous des Etats généraux, mais des Parlements.

# L'AUTEUR.

Je ne crois pourtant pas m'être écarté, & vous allez en juger. Si les Pairs, tels qu'ils font aujourd'hui, ne peuvent plus former un Parlement national, ou affemblée du haut Baronnage, parce qu'ils ne font plus grands Barons, représentant chacun une Province, il est évident qu'il ne peut plus y avoir de Parlements nationaux. Comment donc y a-t-il encore des Parlements? Le voici.

t

Il étoit autrefois de regle & d'usage que les afsemblées nationales se tinssent deux sois par an, en automne & après Pâques. En même temps se tenoient les séanses solemnelles de la Cour du Roi. Ces séances se prolongeoient comme je l'ai dit, attendu la multitude des affaires, & duroient plus long-temps que l'assemblée nationale. Alors ce n'étoit plus la Cour en Parlement, mais la Cour du Roi hors le Parlement. Quand il n'y eut plus de véritable Parlement, il fallut pourtant former la Cour, & appeller un ou plusieurs Barons & Prélats, pour la garnir comme Cour de justice, ou du moins notifier à ces derniers qu'il y alloit avoir Cour de justice solemnelle.

Cela s'appella former la Cour en Parlement, c'est àdire telle qu'elle avoit coutume d'être, le Parlement tenant. On dit ensuite que cette Cour solemnelle se tiendroit toujours dans la Capitale, & on appella cela tendre sédentaire la Cour de Parlement. Mais jamais un vrai Parlement n'avoit été une Cour; & celle-ci en Parlement avoit été, si vous voulez, pour les Batons y députés, un bureau destiné à vaquer aux affaires contentieuses avec les Conseillers du Roi.

na fei

j

(

d

0

C

ė

pr

fur fes Pro

S

lis, vou cett

très-

anci

La Cour; d'ou avoit réfulté un usage, & sur quoi avoient été faites des loix qui ont maintenu jusqu'au-jourd'hui le droit des Pairs, de n'être jugés que par la Cour suffisamment garnie de Pairs. Mais l'existence de cet usage prouve affez que la Cour, dans son état ordinaire, n'est pas la Cour des Pairs, & que les Conseillers qui y siegent, ne sont rien moins que Pairs, égaux aux Pairs, ou représentants de l'ancien Baronnage. L'extinction du droit de Pairie pour la Noblesse, prouve au contraire qu'il sût autresois de regle qu'une partie notable des Conseillers sût noble.

### LE MAGISTRAT.

Qui donc, à votre avis, représente l'ancien Baronnage ou le Parlement composé de Barons, en tant qu'assemblée nationale & corps politique?

### L'AUTEUR.

Le Roi seul représente & les Rois ses prédécesseurs sur le trône, & les Ducs, Marquis, Comtes & Barons ses prédécesseurs dans le Gouvernement héréditaire des Provinces. Il réunit les droits des uns & des autres, & n'a ou ne doit avoir rien de plus, ni rien de moins.

Si l'on pouvoit donner d'autres représentants aux anciens Vassaux de la Couronne, ce seroient les Baillis, les Sénéchaux & les Gouverneurs de Province, & vous aurez même remarqué dans votre histoire que cette représentation a eu quelquesois lieu, quoique très-imparsaitement, dans les assemblées des notables.

# LE MAGISTRAT.

Vous ne voulez donc pas que le Parlement repréfente rien?

h

d

n

q

fe

P

P

q

fe

de

fa

1'6

V

fo

Ve

de

m

Se

60

fe

le

# L'AUTEUR.

Je ne dis pas cela : il représente le Roi rendant la jutice; & delà vient que c'est toujours le Roi qui prononce les Arrêts. Le Prince & les Conseillers sont inséparables. Mais de ce que le Parlement représente le Juge suprême de la nation, je conclus encore qu'il ne représente pas la nation. C'est le grand Conseil du Souverain. Il ne peut donc être l'organe de la nation, à laquelle le Souverain doit répondre après avoir pris l'avis de son Conseil. Si vous lui attribuez une sonction, il faut que vous lui resussez l'autre. Car leur réunion seroit une absurdité.

# LE MAGISTRAT.

Mais enfin, la nation n'a pas d'autre organe. Elle doit avouer celui là, ou reconnoître qu'elle est réduite au silence de la servitude. Or c'est ce que ne dira jamais un bon citoyen, ni un sidele sujet, qui fait quel fort attendroit sa patrie sous le déspotisme, & quel malheur ce seroit pour le Roi de devenir Despote.

# L'AUTEUR.

Je commence à vous entendre, sans sentir mon cœur se serrer. Vous revenez aux principes sur lesquels il me paroît que nous serons facilement d'accord. Il n'y a plus qu'une équivoque dans les termes. Ne dites pas, dans un sens rigoureux, que le Parlement est l'organe de la nation; dites plutôt que c'est une portion res-

pectable du Conseil du Souverain, laquelle se trouve hors du tourbillon de la Cour, & des intérêts ministériaux, & est en même temps plus à portée d'entendre les plaintes, les vœux & les gémissements de la nation, que ne le sont les autres Conseillers du Prince. Elle apporte ces notions de plus à l'examen des Edits qui lui sont adressés pour en délibérer, & qui peuvent avoir été rendus sans une connoissance de cause entiere ou suffisante. Sous ce point de vue, les Conseillers, tenants la Cour de justice, ont raison d'oublier, pour un moment, leur commission spéciale, & on ne peut que leur donner des éloges, lorsqu'ils font ce qu'exige d'eux le serment qu'ils ont prêté, comme Confeillers. Car ce qui est dommageable au peuple, est dommageable au Roi. C'est aussi, eu égard à leur position avantageuse, assez près du Souverain pour s'en faire entendre, & affez près du peuple pour le voir & l'entendre; c'est, dis-je, à raison de cette position, que vos Rois leur ont fait un devoir de les avertir, & s'en font fait un à eux-mêmes de les écouter. Mais obser vez encore qu'ils ont tout reçu du Souverain, & rien de la nation, dans les temps même où elle n'étoit pas muette, & concluez-en qu'ils foat les Conseillers du Souverain, & non les représentants de la nation.

### LE MAGISTRAT.

Vous convenez pourtant que le Parlement est un corps intermédiaire? Or, il ne peut l'être, s'il ne tient ses pouvoirs que du Souverain, & que celui-ci puisse les lui retirer.

# L'AUTEUR.

Si, pour être un corps intermédiaire, il faut être indeftructible, le Parlement n'est pas, à la rigueur, un corps intermédiaire, & vous l'avouez vous-même toutes les fois que vous donnez vos démissions. Mais n'abusons pas des termes.

Le Parlement est un corps intermédiaire dans l'ordre des loix, & sa consistance est telle qu'il la lui faut pour remplir sa sonction.

Il n'est pas législateur, & il juge. Il a son ressort marqué, & sa compétence déterminée. Voilà tout ce qui est essentiel pour que la justice ne se rende pas arbitrairement.

Vous ajouterez qu'il est le gardien & le défenseur des loix, & vous aurez raison, en ce sens qu'il ne doit juger en vertu d'une loi nouvelle qu'après l'avoir reconnue; qu'il ne doit pas recevoir une loi préjudiciable au Souverain & au peuple par sa contradiction ou sa discordance avec les autres loix; qu'il doit veiller au maintien de sa compétence & des libertés des citoyens, en empêchant que nul ne soit jugé arbitrairement, ou vexé avant d'avoir été jugé. Pour tout cela, la confistance du Parlement est encore suffisante parce que, si la déraison n'est pas montée sur le trône, le législateur ne s'obstinera pas à faire passer une mauvaise loi; il suffira de l'avoir éclairé; & parce que dans le cas où la Cour de Justice seroit privée de sa compétence, & où la manie de l'arbitraire l'emporteroit sur ses réprésentations, il suffiroit qu'elle renonçat

ta ta dé re

à

n'e ab en de

rie

en eft lui

toi en roi

Si

ab

& ils

un pro à fes fonctions, pour dénoncer à la nation les attentats du despotisme, & abandonner la destinée de l'Etat aux hasards d'un combat suneste entre ce monstre démasqué & la liberté nationale. C'est-là sans doute un remede extrême: mais qui n'est que juge, n'est pas guerrier; & lorsqu'une loi est violée ouvertement, nulle loi n'est plus sacrée: celle par laquelle il est juge est donc abrogée, & dès-lors il ment au public, s'il se porte encore pour juge. Il remplit, au contraire, le dernier de ses devoirs, en descendant du tribunal, & en déclarant par-là au peuple qu'il n'y a plus de loix. C'est ensuite à celui-ci à prendre son parti. Que celui qui est dans la Ville sur les montagnes, & que celui qui est dans la campagne se retire dans le désert.

Telle est la déclaration à laquelle équivaudroit une abdication générale de tous les juges; mais s'ils se portoient à cette résolution terrible, lorsqu'il ne seroit pas encore temps de désespèrer de la République, ils seroient traîtres au Souverain, qu'ils calomnieroient, & à la nation, qu'ils jetteroient dans une erreur sunesses. S'ils la faisoient hors le cas de la violation des loix, & pour un sujet étranger à la justice distributive, ou ils seroient des séditieux, ou leur désespoir ridicule trouveroit la nation insensible.

### LE MAGISTRAT.

Je ne comprends rien à la distinction par laquelle vous venez de finir. Elle me paroît seulement jetter un nuage sur les grandes & belles vérités qui l'ont précédée.

# L'AUTEUR.

Dites les tristes vérités, si vous voulez leur donaer une épithete; car je n'en connois, ni de grandes,
ni de petites. Ces éloges de quelques vérités sont le
langage de l'enthousiasme, qui est bien voisin du fanatisme. Sur quoi je vous prie de remarquer qu'on
ne qualisse d'ordinaire ainsi une vérité, que lorsqu'elle
attire pour la premiere sois l'attention publique, lorsqu'elle est savorable à celui qui la développe, & dans
le moment précis où l'on va en abuser, en faisant disparoître d'autres vérités, que fait, pour ainsi dire,
pâlir l'éclat mensonger qu'on prête à la premiere.

Puis donc qu'en qualité de Magistrat vous devez être plus exact qu'éloquent, ne donnez plus, je vous prie, d'épithetes à la vérité, & croyez que l'une vaut l'autre. Celle-ci, par exemple, chaque corps, dans la société, doit avoir ses fonctions déterminées; & s'il les étend, il ébranle la constitution, & tend à la renverser : cette vérité, dis-je, est aussi grande que celles auxquelles vous avez donné cette épithete, & vous ne devez pas plus la perdre de vue.

### LE MAGISTRAT.

Je trouve votre critique trop rigoureuse. Il n'y a point, il est vrai, de grande ni de petite vérité. Mais on appelle grandes vérités, celles qu'il est important de connoître; celles qui sont sertiles en grandes conséquences; celles ensin dont l'objet est très-grand. L'usage sait loi en cette matiere; & suivant cette loi, le principe que vous venez d'établir n'est pas une aussi grande

vérité, que le font vos observations sur l'abdication des Magistrats. La preuve en est, que, dans la plupart des sociétés, il y a des sonctions dont les limites sont indéterminées, & des portions de pouvoir en litige. Il n'est donc pas aussi important que vous le pensez, que chaque corps se tienne dans les justes bornes, qu'en toute rigueur on pourroit lui prescrire. Souvent même il peut être utile & nécessaire, qu'un corps s'attribue une portion de pouvoir, qui, dans l'origine, ne lui appartient pas, comme un propriétaire joint à son héritage un terrein vague que personne ne réclame, & que son voisin ne pourroit s'approprier, sans son préjudice ou actuel, ou possible.

Pensez-y bien, & vous trouverez que rien n'étant immuable ni indestructible dans les sociétés, non plus que dans les corps physiques, il doit y arriver des déplacements de pouvoir, & qu'il n'est jamais indissérent en quel sens ou en faveur de qui se sont ces déplacements. C'est ainsi que, par une dégradation imperceptible, une constitution se trouve, au bout de quelques siecles, avoir fait place à une autre constitution, bonne ou mauvaise, selon que le hasard ou l'habileté à dirigé le cours des pouvoirs, & a substitué bien ou mal une puissance à une autre puissance.

Il peut donc y avoir des cas où contrarier un corps qui cherche à augmenter ses droits, c'est faire une action indigne d'un bon citoyen; & tel qui, la tête remplie de chimeres, plaide pour le rétablissement impossible de l'ancienne constitution, se rend coupable d'un crime énorme contre sa patrie.

# L'AUTEUR.

Vous me faites trembler, Monsieur; car je ne doute presque pas que ce ne soit de moi que vous vouliez parler. Je dois encore moins douter que cette puis-sance qui tend à s'accroître, ne soit le corps de la Magistrature, & que la portion de pouvoir qu'il veut s'attribuer, ne soit celle qui appartint autresois à la nation, & dont la réunion aux droits de la royauté produiroit le despotisme, ou un pouvoir si absolu, que delà à l'abus le plus excessif, il n'y auroit qu'un pas aisé à faire.

# LE MAGISTRAT.

v

ir

la

te

pe

pe de

te

fre

en

êtr

En admettant comme vrai ce que je me réserve, de nier que nos Cours souveraines, ou la Cour unique partagée en plusieurs classes, ne soit pas l'ancien Parlement national, vous auriez encore à vous reprocher, comme un attentat, l'audace avec laquelle vous auriez levé un voile qui devoit toujours rester sur une vérité dangereuse; & c'est-là, en esset, ce que j'ai voulu dire : mais puisque vous ne sentez pas encore toute l'énormité de votre entreprise, écoutezmoi.

Chaque nation à son génie, qui paroît être indestructible; & si le despotisme, toujours sunesse, parce qu'il ôte à l'homme son activité morale, n'a pas consumé plusieurs nations de l'orient & du midi, il est certain qu'en peu de temps, il seroit de la nôtre le peuple le plus malheureux, & le plus méprisable qu'il y eût sur la terre.

Il est donc de l'intérêt du Monarque, autant que de celui des sujets, qu'il ne soit pas livré sans frein & fans flambeau aux erreurs de l'humanité, & aux féductions encore plus dangereuses de ces hommes qui femblent n'approcher de lui que pour rassembler dans leurs maisons les dépouilles de tout le Royaume, & laiffer sur la tête de leurs enfants un joug plus pesant que celui qu'ils ont eux-mêmes porté; avant de s'élever au-dessus de leurs concitoyens. Mais qui tiendra le flambeau allumé devant le Monarque, qui, très-résolu à faire le bien, croit que plus il a d'autorité, plus il est en état de le faire? Qui lui dira, qui lui répétera fans cesse: Du lieu éminent où vous êtes, vous ne voyez les objets qu'à travers un verre trompeur; vous ne les verrez jamais autrement; & si vous n'avez des sentinelles qui vous instruisent, vous ferez mal en croyant faire bien; & tout le mal que vous aurez fait retombera fur vous, ou s'accumulera fur la tête de vos enfants, & les écrasera; ne déplacez donc pas les fentinelles, que vos peres ont posées, & ne les réduisez pas au filence?

Qui feront ces fentinelles, dont les yeux feront aussi clairvoyants que la voix forte & infatigable?

Mais ce n'est pas encore assez de crier: c'est trop peu d'instruire. Si la vérité est méconnue; si on appelle sa voix le cri de la sédition; si on l'étousse par des actes de violence, & que, sous prétexte de ne pas reculer, on sasse tout plier sous la sorce, où sera le frein qui doit être à côté du slambeau, ou plutôt entre ce slambeau précieux, & la bouche qui pourroit être tentée de l'éteindre?

Sera-ce la nation entiere qui criera? Ce cri seroit l'avant-coureur de la révolte. Sera-ce elle qui retiendra? Sa résistance tumultueuse & mal concertée seroit la révolte elle-même. Car vous n'ignorez pas qu'il ne lui reste qu'un organe, & que, légalement, elle est elle-même réduite au filence. Il y a plus, c'est qu'elle ne peut demander qu'on lui rende le droit de parler. Qui le demanderoit pour elle? Et quand on le demanderoit, comme à ofé le faire une de nos classes, quelle foule de préjugés ne faudroit-il pas qu'on eût écartés, combien de difficultés faudroit-il avoir surmontées avant que de pouvoir espérer ce retour aux anciens usages? Quand je parle de préjugés, je ne veux pas dire que ce soient de fausses opinions qui s'opposent à ce projet de réforme. On se souvient encore des derniers cahiers qui furent dresses au commencement du siecle dernier: on fait encore combien ils contenoient d'abfurdités; & depuis peu, un Ecrivain estimable, qui est aujourd'hui notre confrere, a bien su les relever.

### L'AUTEUR.

Permettez-moi de vous interrompre ici pour la premiere fois. Je vous crois de bonne foi, comme le sont tous les enthousiastes, qu'échausse & aveugle leur intérêt particulier. Mais plus vous êtes excusable, moins je dois me dispenser de vous faire remarquer votre erreur. Cet Ecrivain estimable que vous citez, avoit vu d'assez près les erreurs du siecle où se tint l'assemblée qu'il a noircie, pour savoir que les bons principes, en sait d'administration, étoient presque générale-

ment ignorés. En vain le ministere de Sully avoit précédé. Un grand Ministre, tel que cet homme admirable, fait beaucoup de bien que l'on fent, sans que personne vove comment il le fait. Souvent chaque opération en particulier est amérement critiquée; & le résultat, qui est la prospérité générale, est attribuée au hafard ou à d'autres causes plus prochaines, mais qui ne se sont développées & n'ont agi que par une suite des opérations condamnées. Ce n'est donc point un pareil ministere qui répand la lumiere. Il est éclairé intérieurement, & n'a d'autre éclat au-dehors que le succès, dont trop souvent on lui dérobe la gloire. Mais puisque la nation étoit encore dans les ténebres, puisqu'elle y à été long-temps depuis, est-il surprenant que ses représentants se soient trompés, & doit-on en conclure qu'ils seroient encore aveugles aujourd'hui? Vos prédécesseurs en savoient-ils alors davantage? La preuve du contraire, est l'étrange preuve d'ignorance & de prévention que vous avez donnée tout récemment dans l'affaire du commerce des grains.

Je ne vous reproche pas cette méprife. Votre métier n'est pas d'étudier le grand art de l'administration politique. Vous n'y entendiez rien. Aujourd'hui vous cherchez à vous en instruire; & après avoir dit beaucoup de choses vagues sur les sinances, lorsqu'on vous demande vos conseils, vous demandez des livres pour apprendre à lire & à écrire. C'est aussi que vous n'êtes pas financiers.

Mais si vous devenez tout ce que vous n'avez pas été jusqu'ici, & ce qu'il faut que vous soyez pour porter tous les fardeaux que vous voulez mettre sur vos épaules, je vous avertis que vous cesserez bientôt d'être juges, & qu'il en faudra chercher d'autres. Vous deviendrez Ministres, Traitants, Intendants de toutes les especes; vous serez dans le tourbillon de l'administration, & il faudra chercher ailleurs des sentinelles qui crient pour vous avertir, ou pour vous dénoncer.

Je ne parle point du frein que vous croyez nécessaire; car vous en avez parlé sans dire qui le tient, ni quelle est sa sorce, ni même en quoi il consiste.

# LE MAGISTRAT.

Vous l'aviez dit vous-même, je n'avois pas besoin de le répéter... Quoi! vous riez? Je ne croyois pas qu'il y eût matiere à rire dans notre entretien.

#### L'AUTEUR.

Excusez un ris indiscret : il m'a échappé. Je tâcherai d'èrre plus sérieux une autre sois.

# LE MAGISTRAT.

Avec moi du moins vous devriez l'être, quand je veux bien raisonner avec vous sur des matieres qui passent la portée d'un simple particulier. Mais encore, de quoi avez-vous ri?

# LAUTEUR

Du frein que vous ne pouvez tenir qu'en laissant échapper les rênes. Une autre pensée aussi singulière s'est jointe à celle-là. Je me suis représenté un cavalier dont le cheval se cabre, qui tire sur la bride pour n'être pas renversé; & sur qui sa monture se renverse.

P

Je

OL

no

je

### LE MAGISTRAT.

Pour un homme de votre état, vous savez mai les mots consacrés dans l'art équestre. Mais à quel propos avez-vous eu ces idées ridicules ?

# L'AUTEUR.

A propos de frein: un cheval plein de feu & de vigueur ne le sent pas volontiers; & si on le lui serre trop, on court risque de s'en répentir. Si on le lui lâche tout-à sait, il prend le mords aux dents, & emporte son cavalier.. Comment faire?

# LE MAGISTRATI

Prendre un juste milieu.

# MOCH Ship L'A WIT E WR See Shirt See

Mais il ne faut donc pas se dessaisir des rênes? Ainsiplus de démissions.

# LE MAGISTRAT.

Il y a plusieurs de mes confreres qui sont d'opinion, que donner sa démission, c'est faire une grande sontise. Je n'ai point encore pris parti là-dessus.

#### L'AUTEUR

Ainsi vous ne savez pas encore si vous avez un frein ou non. Car, si j'en ai parle, ce n'a été que sous le nom d'abdication; & suivant ce que vous venez de dire; je vous ai prévenu sur ce point.

### LE MAGISTRAT.

Nous avons encore la cessation de nos fonctions or-

dinaires, & la publication de nos articles, qui font un grand effet. L'Auteur.

Quant au premier point, je ne sais si c'est un procédé. bien légitime. Vous devez la justice au peuple, & il ne doit pas souffrir de votre humeur. Pour le second, c'est un expédient qui ressemble aux affiches dans les temps de trouble, & qui doit en avoir l'effet, ou le faire craindre, pour être de quelqu'utilité; c'est appeller au peuple de la surdité prétendue de son ches. Or ceci peut être la matiere d'un cas de conscience.

# LE MAGISTRATA

Dites plutôt que vous condamnez notre conduite à tous égards, & que peu vous importe que nous exiftions, ou non.

Vous ne me ferez pas dire ce que je ne pense pas, & je vous répete que vous êtes tout autant qu'il faut que vous soyez pour composer un corps intermédiaire dans l'ordre de la justice, pourvu néanmoins qu'après l'abdication, qui, de votre part, est le dernier remede, il reste encore un Médecin capable de l'administrer, ou un corps que l'on puisse guérir.

J'ai seulement voulu vous faire remarquer que vous n'avez ni la confistance, ni les moyens nécessaires pour constituer un corps intermédiaire unique & suffifant.

qu

pa

réc

So

il 1

le

# LE MAGISTRAT.

Que nous manque-t-il donc, à votre avis?

### L'AUTEUR

Peu de chose, il est vrai, & vous seriez en état d'effectuer votre plan, si ce n'étoit que votre corps est dépourvu d'une autorisation suffisante, d'une dignité convenable dans sa composition, de l'avantage du nombre, de la force nécessaire, & du suffrage des loix.

# LE MAGISTRAT.

La plaisanterie est amere, si ce n'est qu'une plaisanterie. Si c'est une these que vous prétendiez soutenir, je vous désie d'en prouver un seul point.

#### L'AUTEUR.

C'est, j'y consens, une these que je me suis engagé à soutenir; & si vous voulez entrer dans cette discussion, je suis prêt à prouver ce que j'ai avancé. Commençons par l'autorisation.

Vous recevez tous vos pouvoirs du Souverain, n'estce pas?

### LE MAGISTRAT.

Dans la forme, oui; dans le fond, on peut le nier.

# L'AUTEUR.

Vous allez dire que vous les recevez de la loi, ou que vous les tenez de votre origine; mais je ne veux pas vous exposer à une rétractation.

Quelles loix pouvez-vous citer? Aucune qui ne soit récente, & qui n'ait été faite de la seule autorité des Souverains; car ils arrangeoient leur Conseil comme il leur plaisoit, de même que les Barons arrangeoient le leur, ainsi qu'ils le jugeoient à propos. Sûrs de n'ê-

tre pas jugés sans le concours de leurs Pairs, les grands Barons pouvoient être indifférents sur la composition de la Cour du Roi. Les Nobles, vassaux immédiats du Roi, n'avoient pas droit de lui rien prescrire, ni même de transiger avec lui sur la composition de sa Cour. Il devoit leur suffire qu'ils sussent jugés par leurs Pairs.

La nation ne concourut donc jamais à la formation de cette Cour. Tout ce qu'elle put exiger, fut qu'elle fit bonne justice. Comme Juge suprême & essentiel, le Souverain se sit représenter par qui il voulut; & s'il y eut quelques usages qui le genassent en ce point, ce furent ceux qui ont été abolis en faveur de vous autres maîtres : celui d'admettre les Prélats & Chevaliers, & celui de ne déferer la Présidence qu'à des Barons. Depuis l'abolition de ces deux usages, votre composition est totalement étrangere à la nation; elle est même contraire à son vœu, & vous êtes entièrement de la création libre & volontaire du Souverain. Sous ce point de vue, vous ne pouvez être qu'une Cour de Justice. & votre titre se réduit à la commission que vous avez reçue du Souverain, pour le représenter en sa qualité de Juge. Convenez donc que c'est de lui que vous tenez tous vos pouvoirs, & que vous devez les exercer conformément aux loix qu'il a faites lui seul, & qu'il peut abroger de même. Je sais que, depuis long-temps, vos Ecrivains vous ont donné le titre auguste de Sénat; mais vous n'êtes pas le Sénat de Rome, & vous ne lui ressemblez même en rien. Vous avez eu des panégyriftes dans tous les temps, grande

e

in

de

fu

to

à

admirateurs de l'histoire & des loix Romaines, grands détracteurs de la Noblesse, fauteurs outrés de la bourgeoisse.

Ils ont tout vouls travestir à la Romaine, afin que vous fussiez un Sénat, qu'ils fussent des Cicérons, & que nous fussions les habitants désarmés des Provinces conquises. Ne me citez jamais aucun de ces Auteurs. Je les recuse comme parties, & comme faux témoins. Mais je reviens à vos titres. Celui qui vous a créés sous telles loix, peut continuer votre existence fous telles autres loix; celui qui vous a députés en tel nombre, peut vous réduire à tel autre nombre; celui qui vous a donné vos charges à vie, peut déclarer que vous êtes destituables, sauf peut-être votre titre de Conseillers; celui qui a multiplié vos classes, peut les multiplier encore, ou les diminuer. Ne m'objectez pas la vénalité; car un remboursement vous feroit taire; & au défaut d'argent, un contract du montant de votre finance primitive, avec un intérêt honnête, vous fermeroit la bouche.

Après avoir pesé toutes ces circonstances, dites moi en conscience si vous pensez pouvoir être un corpa intermédiaire, autrement que comme Conseillers du Roi, députés pour rendre la justice, & obligés de la rendre suivant les loix connues, impropres par conséquent à toute sonction qui seroit étrangere à votre titre, ou à votre commission spéciale,

# LE MAGISTRATI

Autre chase est l'autorisation légale & rigoureuse;

autre chose, les droits que donne la nécessité de saus ver le peuple, & que consirment la saveur nationale & la consiance du Monarque, sur-tout si la possession se joint à ces titres.

### L'AUTEUR.

Vous croyez m'échapper, en entaffant des mots pour m'amuser. Mais sur une pareille réponse, je suis en droit de prendre acte de votre aveu du désaut d'autorisation sussissante, & je passe à la composition de vos Cours, à laquelle j'ai dit que manque une dignité convenable,

### LE MAGISTRAT.

de le traiter. Il ne faut jamais reprocher à des citoyens respectables co qui n'est ni une faute de leur part, ni un désaut dont ils ayent pu se corriger.

# L'AUTEUR.

A Dieu ne plaise que je reproche à personne sa naissance, ou ses désauts corporels. Ce n'est pas-là mon
intention. Mais est ce saire un reproche semblable à
chaque Magistrat, que de parler en général du corps
de la Magistrature? Je ne le crois pas, & vous êtes
trop juste pour trouver mauvais que je vous dise la
vérité, quand vous exigez des Rois qu'ils écoutent
celles que vous leur dites, & quelquesois des déclamations qui renchérissent sur la réalité. Vous saites bien,
& je ne crois pas mal faire en suivant votre exemple,
aux déclamations près, que je ne me permettrai pas.

Vous devenez Magistrats sans élection, & par un

H T

I

choix, dont la forme & les motifs n'ont aucune folemnité. La réfolution une fois prise d'entrer dans la Magistrature, l'argent sait le reste.

Voilà quant à votre admission. Au moyen de ce que l'argent ouvre l'entrée des tribunaux à ceux qui y doivent sièger, qu'il n'y a point de loix sur les qualifications nécessaires aux candidats, point de formes fuffifantes, à la faveur desquelles on puisse s'affurer que les récipiendaires sont individuellement dignes de la confiance du Souverain, & de l'estime de la nation, on peut devenir dépositaire & défenseur des loix, sans les connoître & les aimer; on peut acquérir des droits au respect de la nation, quoique très-méprisable; on peut, fuivant vos idées, faire nombre entre les Grands de la nation, quoique né dans la fange; on peut enfin être chargé des intérêts du peuple & du Prince, fans être intéressé au maintien de la constitution. & même avec un intérêt contraîre au bien de l'Etat. Croyez-vous, par exemple, qu'un rentier Magistrat ait vraiment à cœur la libération de l'Etat, ou la réduction de l'intérêt de l'argent, en supposant cette réduction utile?

Il n'y a pas même de loi qui vous oblige à être de véritables propriétaires. Preuve certaine que vous ne fûtes jamais destinés à former un corps politique, sur lequel roulat en grande partie la constitution de la Monarchie.

Venons maintenant au nombre que j'ai dit vous manquer. Evaluez-vous à plus de douze cents hommes les Magistrats sur lesquels repose, selon vous, le système de l'Etat? Je ne crois pas que vous passisz de

10

à

f

1

beaucoup ce nombre, en comptant même les honorais res. Or, remarquez que chacun de vous est isolé, puisqu'il n'est le réprésentant de personne. Ce sont donc douze cents hommes, pris au hasard, qui prétendent être un corps affez solide, pour n'être pas écrasé entre le Monarque & une nation composée de plusieurs millions d'hommes. Mais attendu les moyens que vous avez, douze cents hommes tels que vous, ne sont ni plus ni moins sorts que cent, cinquante, vingt cinq, ou deux mille: car vous remontrez, vous déniez votre approbation; & quand vous l'avez fait, vous avez tout sait, si ce n'est qu'il vous reste encore à déclarer que vous allez rentrer dans la soule des citoyens, pour partager en silence leur oppression, vraie ou supposée.

Vous me direz que chacun de vous a une famille. Mais que fait cela? Si l'appui d'une famille ou nombreuse, ou opulente, ou accréditée, étoit nécessaire à un Magistrat, les loix en auroient dit quelque chose, & l'avantage d'appartenir à une pareille famille seroit une qualification requise; ce qui n'est pas. Me parlerezvous de tous les tribunaux & Officiers subalternes? Mais ici les loix sont encore en désaut relativement aux suites & aux effets, par rapport à eux, de ce qu'il peut voir de passif pour vous, ou d'actif de votre part. De plus, tous ces Officiers sont sans force comme vous, & vous n'en excepterez pas même ceux de Robe courte.

Il n'y a pas un guerrier, avec ou sans solde, qui soit tenu de vous obéir en cette qualité; & un grand Bailli d'un seul Bailliage a plus de sorce réelle, suivant les loix, que la Cour souveraine dont le ressort est le plus étendu.

J'ai mêlé la force avec le nombre, parce que ces deux choies se tiennent. J'ajouterai maintenant que si vous pretendez suppléer à l'un & à l'autre par la grandeur de votre crédit, par cette considération qui nécessite l'obéissance des inférieurs, lors même qu'elle n'est pas due, vous visez donc d'un côté à être chess de faction, & de rébellion, en cas de besoin, & de l'autre, à avilir la nation sous douze cents tyrans répandus dans toutes les Provinces, tandis que vous craignez ou seignez de craindre son avilissement sous un seul.

Mais observez encore que vous ne parviendrez point à cet ascendant du corps sur tous les ordres de la nation, & à ce crédit prédominant de chacun de vous, fans lequel l'ascendant commun ne peut ni s'établir, ni sublister; car vous êtes des hommes: remarquez, dis-je, que vous n'y parviendrez point, s'il n'arrive de deux choses l'une; ou que vous ayiez subjugué, avili, anéanti l'ordre de la Noblesse, en mettant au-dessus de sui un corps d'Aristocratie dont l'esprit est si différent du sien; ou que vous ayiez fait entrer dans votre ordre l'élite de cette Noblesse, & que vous ayiez tourné de ce côté-là l'ambition du refte, auguel cas yous aurez denaturé son esprit, & votre Noblesse deviendra ce qu'elle est dans les Pays où elle dédaigne le service militaire, & n'a d'ambition que pour les emplois civils & les prébendes. Croyez-vous que dans ces deux cas, la nation eut des graces à vous rendre, foit qu'elle se

contemplat elle-même, soit qu'elle se mesurat avec les nations étrangeres? Croyez-vous que votre abdication eût de grands effets sur elle, & ne sût pas le dernier acte par lequel elle seroit livrée à des troupes purement mercenaires, qu'entretiendroit le Despote? Mais vous gardez un silence bien prosond! Est ce acquiescement? est-ce patience? est-ce dédain?

# LE MAGISTRAT.

Pourquoi n'avez-vous pas poursuivi? Il vous reste à parler du suffrage des loix, que vous prétendez nous manquer. Achevez donc notre procès, asin que j'acheve le vôtre.

# L'AUTEUR.

1

f

li

r

u

8

p

to

qu

ho

le

po

de

ce

Il me semble que c'est une menace. Oh bien, je me le tiens pour dit, & ne veux pas être le premier exemple de ce qu'il pourra en coûter un jour pour avoir combattu vos maximes. Je me tais, & me retire, avant que vous puissiez apprendre mon nom. Vous serez de mon Livre tout ce qu'il vous plaira. Plût à Dieu qu'il sût lacéré & brûlé, si son supplice doit ouvrir les yeux aux plus sages d'entre vous, ou démasquer ces hommes ambitieux, dont la sourde politique tend à miner toutes les puissances de l'Etat, pour composer son énorme pouvoir des débris de tous les pouvoirs!

# LE MAGISTRAT.

Je vous promets de ne vous pas dénoncer, si vous m'expliquez ce que vous avez voulu dire par le peu d'effet qu'auroit notre abdication, lersque la grandeur que vous supposez, & qui sont sans doute les mêmes que vous avez attribuées à l'Aristocratie.

# L'AUTEUR.

N'est-ce pas un piege que vous me tendez, pour avoir occasion de grossir votre harangue de dénonciation?

### LE MAGISTRAT.

Je vous jure que vous n'avez rien à craindre de ma part.

### L'AUTEUR.

Eh bien, vous avez faisi ma pensée. La raison pour laquelle j'ai. dit, en commentant Montesquieu, que l'honneur n'est pas la vertu de l'Aristocratie, cette raifon fera aussi celle pour laquelle la nation sera avilie par l'excès de crédit, de grandeur & de considération auguel devront parvenir douze cents citoyens composant l'ordre judiciaire, pour que cet ordre ait une force proportionnée à la destination que vous lui attribuez. L'honneur & le courage qui en fait partie, & se soutient par lui, ne seront plus des titres de supériorité, ni le produit de celle qui, seule, effacera toutes les autres, & dès-lors il n'y aura dans l'Etat qu'une foule de menu peuple, un ordre de douze cents hommes, & un chef qui n'aura de troupes que celles qu'il achetera à prix d'argent, & qui le serviront pour vivre ou pour s'enrichir. Qu'est-ce qu'une foule de menu peuple? Que sont des troupes purement mercenaires, contre les ennemis de l'Etat? Combien ne fontelles pas à craindre pour des citoyens défarmés, & qu'est-ce au milieu de tout cela qu'un corps de douze cents hommes?

Ainsi vous trouverez votre ruine dans l'excès de votre pouvoir, comme le Despote, & vous aurez commencé par vous rendre coupables de beaucoup d'usurpations, & par avilir la nation.

# LE MAGISTRAT.

Quelle conséquence voulez-vous que nous tirions de tout ce que vous venez de dire? Car si de ces réflexions affligeantes, il ne résulte aucune regle de conduite pour nous, il valoit beaucoup mieux les supprimer, & nous laisser tout notre courage.

# L'AUTRUR.

Réfléchissez là-dessus de sang froid & sans prévention, & vous trouverez que vous avez plus d'une conséquence à tirer de ce que j'ai dit. La premiere sera, par exemple, qu'il est contre votre intérêt de vous porter pour l'organe unique de la nation, & de vous attribuer une représentation imaginaire, qui, en rabaissant tout au-dessous de vous, vous laisseroit sans appui. Souffrez d'avoir des égaux, & croyez qu'un corps parallele qui vous tiendroit resserrés dans les bornes qui vous conviennent, vous étayeroit puissamment, & affermiroit la constitution monarchique que vous opposez avec tant de raison au dangereux despotisme, Je n'en dirai pas davantage. Peut être en ai-je déja trop dit.

#### LE MAGISTRAT.

Je ne vous comprends pas bien, & jai peine à contevoir comment nous pouvons avoir des égaux, les mêmes, sans doute, qui, à votre avis, devroient composer un corps parallele, lequel tout à la sois nous resserreroit & nous soutiendroit.

#### L'AUTEUR

Quand je vous prie de fouffrir des égaux, ce n'est que pour vous engager à plus de modestie. Il ne s'agit d'ailleurs ici ni d'égalité, ni de supériorité; & si vous ne me comprenez pas bien, j'ai grand'peur que ce ne soit parce que vous voulez être supérieurs à tout, & capables de tout, sans besoins & sans limites, comme un être parsait.

### LE MAGISTRAT.

La plaisanterie encore une fois est déplacée ici, & l'invective n'éclaircit pas la vérité. Qu'entendez-vous par un corps parallele qui doit nous resserrer & nous soutenir?

#### L'AUTEUR.

Qu'entendez-vous vous-même par un corps intermédiaire qui doit resserrer l'autorité suprême au moins dans sa maniere de s'exercer, & qui en même-temps la rend plus solide ? Est-il question dans ce rapport, d'égalité ou de supériorité ?

# LE MAGISTRAT.

L'analogie constante & presque générale qu'il y a stre le physique & le moral, autorise, dans le langage,

1

t

P

te

21

q

de

fa

pa

TG

re

ér

b1

de

dr

qu

il

fu

ce

des métaphores, sans lesquelles il nous seroit difficile de rendre nos idées abstraites; & cette même analogie fait la justesse des comparaisons qu'indiquent ces métaphores. Supposons que le trône soit un corps, un siege, par exemple, aussi élevé que brillant. Si ce siege est exposé aux chocs violents & répétés d'un grand nombre de corps qui se meuvent en tous sens, & dont, en certains cas, le mouvement peut devenir direct contre lui, n'est-il pas évident qu'il sera d'abord ébranlé, & ensuite renversé, si l'impulsion cesse d'être en proportion avec sa solidité?

### L'AUTEWR.

Cela est évident.

### LE MAGISTRAT.

Mais s'il n'y a qu'une avenue par où l'impulsion puisse parvenir jusqu'à ce siege, & si, sur cette avenue, il y a des corps interposés qui interceptent le choc de cette multitude d'autres corps dont j'ai parlé, n'est-il pas encore évident que le trône ne pourra être ébranlé tant que resteront à leur place les corps interposés?

L'AUTEUR.

Cela est encore évident dans votre double suppo-

### LE MAGISTRAT.

Or, il n'y a qu'un rapport essentiel, & qui mérite d'être considéré entre le trône & les sujets; & ce rapport est celui de la justice. Car tout, dans l'ordre moral, est juste ou injuste. C'est-là l'avenue unique dont j'ai

parlé. Si le Souverain ne peut être injuste, parce que son injustice seroit interceptée; si les sujets ne peuvent être injustes, parce que leur injustice seroit répoussée loin du trône, & étoussée, sur la place où elle seroit née, le trône reste inébranlable, & les sujets heureux & soumis, n'est-ce pas?

### L'AUTEUR.

Cela est clair; mais voici un autre raisonnement qui ressemble au vôtre, & dont vous n'admettrez pourtant pas la conséquence. Dans une République Chrétienne, où la plus fainte morale est canonisée, puisqu'elle fait partie de la Religion, il n'y a qu'un rapport essentiel, & qui mérite d'être considéré entre le Prince & les sujets; c'est celui de la Religion. Car tout est juste ou injuste, bien ou mal, chrétien ou anti-chrétien dans ce rapport. C'est-là une avenue unique. Si le Souverain ne peut manquer à l'amour qu'il doit à ses sujets comme son prochain; s'il ne peut faire à autrui ce qu'il ne voudroit pas qui lui fût fait, parce que la Religion a des Ministres qui le rameneroient à son devoir par des exhortations qui déclareroient nul tout acte contraire aux regles de la morale évangélique : si d'un autre côté, par des raisons semblables, les sujets ne peuvent rien resuser au Prince de ce qui lui est dû; s'ils ne peuvent rien entreprendre contre lui; si leur cœur même est retenu, tandis que tout autre pouvoir ne retiendroit que la main. il est évident que ce trône reste inébranlable, & les fujets heureux & foumis. Or, dans ce rapport, ou fur cette avenue, le corps interposé, quel peut-il être?

# LE MAGISTRAT.

Le même qui fit autrefois le malheur de la nation; & dont la cause est désespérée, parce que l'expérience à prouvé ses inconvénients terribles bien plus encore que son insuffisance.

### L'AUTEUR.

Prenez garde pourtant que, dans chaque République où ces inconvénients ont été si terribles, ils ont été beaucoup moins ceux du corps national, que de l'union trop intime de ce corps avec une puissance étrangere; d'où je serois tenté de conclure, que, sans cette union, c'eût été un très-bon corps intermédiaire, trèsfolide, & très-suffissant : car il eût participé de la sainteté de la Religion la plus sainte, & de la grandeur, de la force, de l'empire que lui donnent la dispensarion de tout ce qu'il y a de plus auguste, & la distribution de peines & de récompenses éternelles.

# LE MAGISTRAT.

Comme vous admettez une supposition impossible, je pourrois me dispenser de vous répondre. Je le serai pourtant, asin de ne laisser aucun nuage sur la vérité. Par cela même que ce corps dont vous parlez, avoit un grand pouvoir en main, & un pouvoir indépendant de la société, il étoit impropre à la sonction que vous seignez de lui vouloir attribuer. Il étoit législateur & juge dans tout ce qui concernoit la Religion; & si, par induction, tout étoit ramené à la Religion, son pouvoir devenoit unique, & suffisant pour tout écraser, ou pour enchaîner tout.

İ

C

2

g

aı

to

re

en

VO

att

eni

plu

De plus, quel que puisse être l'empire & l'énergie de la Religion, elle ne captive que le plus petit nombre des hommes; elle n'étend ses préceptes directs qu'à leurs moindres actions dans l'ordre politique; & fi de fortes passions entreprennent de brifer son joug, ou de le plier, elles le brifent d'autant plus sûrement, qu'il est plus dur & plus étendu; & si elles le plient, la Religion les sert comme elle les combat, & le fanatisme se joint à toutes les autres passions, Ainsi dans les Pays où fut le plus despotique l'empire des Ministres de la Religion, ils fomenterent souvent les passions des hommes pour mettre la force de leur côté; & ceux-là même qui extorquoient des donations, en faifoient de plus grandes encore fous un autre nom, pour s'attacher des hommes puissants, ou seulement d'intrépides guerriers; tant ils savoient par expérience, que les pe tites passions ornent seules les triomphes de la Religion sur le très-grand nombre, mais qu'elle doit céder aux grandes & puissantes passions; que la justice surtout, & l'injustice, n'ont besoin que d'un masque qu'on attache à l'une, & dont l'autre se couvre, pour que le suffrage extérieur de la Religion proscrive l'une, & rende l'autre victorieuse.

Remarquez encore que la Religion n'étant pas moins ennemie des vices que des crimes, des péchés que des attentats, les Ministres de la Religion, s'ils avoient voulu la conserver entière, & maintenir leur crédit attaché à cette intégrité, auroient donné à l'autorité pour ennemis directs, les vices & les péchés, & l'auroient plus surchargée qu'ils ne lui auroient prêté d'appui.

Tome V:

Z

r

u

### L'AUTEUR.

Voilà, en vérité, de très-bonnes raisons, mais qui ne me persuadent pas que, dans un certain ordre de choses, le Clergé ne puisse être un très-bon corps intermédiaire; car j'ai peine à me persuader qu'entre le trône & les sujets, il n'y ait qu'une avenue, laquelle doive & puisse être exactement remplie par un corps unique.

J'entrevois même qu'on pourroit alléguer de trèsbonnes raisons contre cette unité, & contre le choix que vous faites du corps judiciaire pour remplir tant

t

C

8

n

de

00

gl

aff

de

dix

div

con

la e

cell

loi

men

foit

à-di

paro

h lo

& de si importantes fonctions.

On pourroit dire, par exemple, qu'autre est la justice, qui n'a que de la roideur, & autre la politique, qui manie les ressorts de l'administration, & que si la politique vient à dominer dans une Cour de justice, elle perdra bientôt sa définition, & ne rendra plus que des services imparfaits à l'un & l'autre égard; qu'autre est la considération qu'on acquiert par l'intégrité, & autre celle qu'on doit au pouvoir ; que celle-ci peut dédommager de celle là, & que trop facile est le facrifice de l'une pour l'intérêt de l'autre; que cependant, sans l'opinion d'intégrité, un corps judiciaire devient une trèsmauvaise machine politique; qu'à un autre égard, la force ne peut être où est le droit de juger, & que l'occasion peut se présenter où l'on appelle à la force, soit que le corps judiciaire soit perverti, soit qu'il ait perdu son crédit sur des factieux, soit que son autorité soit méconnue, & que dans ce cas il n'y a plus de corps intermédiaire, fi lui seul mérite cette définition, & doit avoir l'énergie qu'il indique; qu'il est pourtant à desirer que, dans ce cas même, il reste un corps doué de force, puisqu'alors c'est la force qui a pris la place de la justice, lequel, dans la même proportion & le même ordre, prenne la place du corps doué de jurisdiction, afin qu'il reste des raisons de ne pas abroger toutes les loix, & de refuser à la victoire même une partie de ses fuites, afin auffi que la société ait en elle-même un arbitre armé, qui, en vengeant l'autorité, en excluant ou en contrebalançant avec avantage l'intervention de la force etrangere, conserve au souverain Magistrat des sujets, & l'espérance d'en recouvrer encore un plus grand nombre, à la nation sa dignité, à la constitution l'esprit de ses meilleures loix, & prive le chef vengé du titre odieux de conquérant, ou le peuple victorieux de la gloire d'avoir tout fait, préserve tout l'Etat du désordre affreux dont le triomphe du peuple n'est que le prélude, lorsqu'il est tellement à lui, que le plus vil des individus croit y avoir la même part que tout autre individu, & veut en recueillir le fruit.

On pourroit dire encore que le corps judiciaire, comme corps intermédiaire, n'ayant d'énergie que par la confiance du Souverain d'un côté, & de l'autre par celle du peuple, & toute sa consistance étant dans la loi que le Souverain peut abroger, & dans l'attachement du peuple à cette loi, lequel empêche qu'elle ne soit abrogée, cette consistance n'est qu'apparente, c'est-à-dire qu'elle n'existe que comme les fantômes qui disparoissent quand on veut les toucher, si la durée de la loi n'a pas un garant dans la saveur du peuple; ce

-

2

e

,

iit

te

ps

oit

h

i

é

p

m

fi

pe

or fa

ell

qu

&

leu

fer

la

VO

du

la l

nef

elle

& 1

con

la c

fut !

Roy

le g

de n

qui

de I

com

qui arrivera ou lorsque cette saveur n'existera pas, ou lorsque le peuple ne sera rien: mais que dans le cas où le peuple ne seroit quelque chose que comme multitude, il ne pourroit prêter sa garantie que par le mouvement de toute sa masse, lequel équivaudroit à un désordre général, & conduiroit ou à une oppression entiere par l'accablement facile & violent d'une masse insorme, ou à une anarchie sans remede par le triomphe de cette multitude, ou, si vous l'aimez mieux, à une Aristocratie démocratique, mais soible & sans consistance, si le corps judiciaire devenoit & restoit le ches du parti victorieux.

Il n'y a point de milieu ici, dès qu'on ne reconnoît qu'un organe du peuple, & qu'on le suppose réduit au silence. Dès-lors il faut que les forces se mesurent, & que les chess de faction deviennent les organes de deux multitudes armées, mais comme le sont des Souverains indépendants qui traitent d'égal à égal.

Je reviens donc à penser, qu'un corps judiciciaire est & doit être l'organe des loix; mais qu'à son appui doivent venir les organes de la nation; que lorsque le Magistrat est réduit au silence, il doit y avoir un autre corps qui parle pour lui, & puisse le faire rentrer dans ses droits, en proscrivant aussi ses prétentions excessives, s'il en a; & que lorsque la loi se tait, ou est méconnue, elle doit rester dans le cœur d'un ordre doué de force, & dissérent de la multitude.

Ainsi lorsque par la trahison d'une Reine sorcenée, sous un Prince imbécille, & par l'oppression du corps sédentaire qui devoit réclamer les loix antiques, l'ordre de

la fuccession fut proscrit, la formation d'un autre corps judiciaire qui auroit fulminé contre le premier, auroit été impossible & inutile, la loi trahie pour un moment par la force, auroit été supprimée, & l'héritier légitime expulse ou affassine, comme il avoit été proscrit, si cette loi nationale n'avoit pas été dans le cœur des peuples autant & plus que dans les registres de la Cour, ou si elle n'avoit été que dans le cœur d'une multitude fans force, fans discipline, & fans chefs autorisés. Mais elle se trouva dans le cœur d'une généreuse Noblesse qui avoit des armes, & savoit s'en servir, des sujets, & favoit les contenir, des fauteurs, & fut conserver leur faveur. Elle appella au Dieu des batailles, de la sentence injuste d'une Cour opprimée; elle occasionna la création d'une autre Cour, qui revendiqua ce qu'avoit laissé perdre la premiere ; elle épargna à l'héritier du trône la nécessité d'une abdication qui auroit anéanti la loi la plus falutaire, ou la nécessité non moins funeste de donner des conquérants étrangers à sa nation; elle épargna à celle-ci & l'infortune d'un joug étranger, & le malheur de subir un joug légitime comme on succombe fous la force qui accable ; enfin , elle fit triompher la cause du Souverain & celle de la nation. Charles VII. fut rétabli, & ne fut pourtant pas le conquérant de son Royaume. Cette Cour même qui avoit prévarique fous le glaive étranger; qui avoit fenti combien il est amer de n'exister que précairement, & en vertu d'un traité; qui n'avoit plus que le mérite d'avoir maintenu un reste de police dans les murs qui lui fervoient de prison, comme Joseph fut l'arbitre de ses compagnons d'infortune; cette Cour, après avoir éprouvé ce que c'est que de n'exister que par la loi, sans l'appui des mœurs; cette Cour, dis-je, dut son rétablissement aux bras robustes qu'elle avoit voulu désarmer, aux cœurs généreux à qui elle avoit fait une loi de la désection, aux aïeux siers & respectables de ces illustres citoyens qu'elle s'est depuis appliquée à dégrader, qu'elle a voulu consondre avec la multitude, asin que nulle hauteur ne s'élevât devant la sienne, que ses coups portassent également sur tous, & qu'il n'y eût de privileges que les siens.

Voilà un exemple qui explique, ce me semble, ma pensée. J'en pourrois citer un autre non moins fameux, & dans lequel la loi du trône fut sacrifiée à la loi d'une Religion dominante par la Cour dépositaire de toutes les loix, tandis que le même ordre qui avoit rétabli Charles VII, prêta son bras, partie à la Religion d'où étoit né le famatisme, & partie aussi, mais beaucoup plus constamment, à la loi du trône; & par sa réunion, qui fut le triomphe du patriotisme, assura également celui des deux loix qui avoient couru un danger presqu'égal, l'une, malgré l'appui du corps judiciaire, & par le zele d'une partie de l'ordre militaire pour le trône & contre le fanatisme; l'autre, malgré l'opposition aveugle de ce corps, & par l'ascendant que prit sur la haine l'intérêt de l'état, conciliable & bientôt concilié avec celui de la Religion.

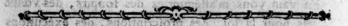
Enfin, le corps judiciaire fit son triomphe de celui de la loi qu'il avoit combattue; il auroit été accablé sous un joug étranger, si la cause qu'il avoit soutenue avoit triomphé.

En vain vous m'allégueriez des foupirs, des vœux fecrets pour la loi, des proscriptions, des exécutions même qui énerverent le corps, la crainte même qui le subjugua; vous seriez l'apologie imparsaite des individus, celle du corps, si vous voulez, vous ne prouveriez que mieux son insuffisance comme seul corps intermédiaire. Car si, étant bon, il peut être inutile, il est donc essentiellement insuffisant.

### LE MAGISTRAT.

Vous avez parlé si long-temps, que vous m'avez ôté le loisir de vous répondre. D'autres affaires m'apa pellent. Adieu.





# CHAPITRE VII.

De l'Ordre du Clerge.

De la nature de ses biens. De quel esprit il dois être animé.

AUTANT la raison s'oppose à la vénalité & à l'hérédité des charges de judicature, autant la Religion proscrit les mêmes moyens d'acquérir & de transmettre le Sacerdoce.

Le Clergé n'est donc pas plus une classe ou tribu que la Magistrature judiciaire; mais il est un ordre, ce que n'est pas celle ci, parce qu'il a des fonctions qui lui sont tellement propres, qu'il ne peut les partager avec personne.

Sans Prêtres, point de Religion nationale; & fans Religion, les Prêtres ne feroient que des fainéants inutiles, un pesant fardeau, des hommes irrités de leur décadence, qui chercheroient un nouvel état dans le bouleversement de la société; les Apôtres de cent superstitions diverses, dont chacun flatteroit une espece d'hommes pour se l'attacher; des incendiaires enfin, qui allumeroient un seu que rien ne pourroit éteindre, & qui les dévoreroit.

Mais si la Religion est un bien nécessaire de la société; si celle, en particulier, que nous professons, est la plus savorable à l'humanité & à l'autorité, nous devons nous borner à considérer la nécessité & l'objet du Sacerdoce, & ne penser au besoin que les Prêtres ont de la Religion, que pour nous mettre en garde contre leurs vaines terreurs, compâtir à leur soiblesse, & réprimer leur zele, s'il vient à être trop exalté par l'intérêt de leur ordre.

Quand l'Eglise n'avoit dans son sein que des enfants choisis, qui ne lui étoient pas nés par la volonté de l'homme, mais par la grace de celui qui sauve & vivisie, elle pouvoit user contre eux d'une plus grande rigueur, qu'elle ne doit s'en permettre aujoud'hui. Elle n'étoit nulle part la Religion nationale. Ses arrêts de proscription étoient étrangers à l'ordre civil. Celui qui ne lui obéissoit pas, étoit regardé par elle comme un payen & comme un publicain, ou comme un Romain, & un receveur des droits du sisce Romains idolâtres étoient les maîtres du monde, auxquels les Chrétiens obéissoient, & avec qui ils vivoient, & Jesus-Christ lui même paya le tribut dû à César entre les mains des publicains.

Voilà la loi de l'excommunication portée & limitée par le divin Fondateur de la Religion. Il n'a point dit à ses Apôtres, ni à leurs Successeurs; que le fils désobéissant soit pour vous comme un assassin, un incendiaire, un malsaicteur : qu'il soit pour vous, a-t-il dit, comme s'il n'avoit jamais été votre frere dans la soi, & ne lui rendez que ce que vous lui devriez s'il eût toujours été payen; son état civil n'a point changé, lorsqu'il a reçu la soi; il reste le même, lorsqu'il la perd. C'est pour vous un payen; mais un payen est

votre maître, & vous lui devez fidélité & obéissance dans les choses étrangeres à ma loi.

Nous n'avons pas dû omettre ces réflexions dans un endroit où nous traitons de la destination du Clergé. Il n'est pas sait pour rien changer dans l'état des hommes, ni pour envelopper la société civile dans ses querelles. Qu'il soit juge entre Dieu & les hommes sur la terre, mais non entre les citoyens & les citoyens, & moins encore entre lui-même & la République, entre lui-même & les citoyens. Tous ses arrêts, s'ils ne deviennent ceux de la puissance civile, ne sont pas suffisants pour altérer l'état du dernier des citoyens, & il n'est point du tout essentiel que jamais les sentences ecclésiastiques deviennent des arrêts de la puissance séculiere.

Ce font des maximes qu'on a trop long-temps perdues de vue, & dont l'oubli a exposé notre sainte Religion à bien des reproches qu'elle n'a jamais mérités.

Suivant son institution toute divine, elle est étrangere aux choses de ce monde, hors par l'esprit de charité, qui en est la base. Ses Ministres peuvent donner des conseils au Souverain temporel, non comme tel, mais comme simple sidele; ils peuvent le lier & le délier; ils ont perdu le droit de l'excommunier, depuis qu'ils ont dénaturé cette peine spirituelle. Il ne leur appartient pas de rien prescrire dans l'ordre civil, ni de prendre connoissance de ce qui intéresse le Gouvernement.

Mais la loi n'est pas réciproque à tous égards; car

fi toute l'Eglise est infaillible, chacun de ses Ministres ne l'est pas; cette prérogative n'appartient même à aucune Eglise nationale, quelqu'étendue qu'on lui suppose; il est donc possible qu'un ou plusieurs Ministres, & même toute une Eglise nationale, adopte de fausses maximes. Si elles sont purement dans l'ordre de la soi, le Magistrat doit garder le silence; car la brebis n'en sait pas plus que le pasteur. Mais si elles intéressent l'ordre civil, le Magistrat a droit d'en connoître; car, en ce point, il est lui-même pasteur, & les Ministres de la Religion sont ses brebis.

C'est un grand mal pour la Religion & pour l'Etat, qu'on ait ajouté la fanction civile aux loix pénales de l'Eglise.

La discipline ecclésiastique en souffre, parce qu'elle est gênée par l'esset civil qu'elle produit mal-à-propos, & l'Etat en peut être ébranlé, parce qu'il est forcé à prendre parti dans des démêlés qu'il devroit ignorer.

C'est encore un très-grand mal, qu'aux sonctions spirituelles & gratuites du sacré ministere, on ait attaché des rétributions, qu'on appelle des droits, & même des possessions. Il arrive delà que le desir de conserver & d'assurer la perception des rétributions, se joint au zele de la Maison de Dieu, & le dénature; il arrive encore delà, que le Magistrat qui veille sur tous les citoyens & sur toutes les possessions, est obligé de prendre connoissance des affaires domestiques de l'Eglise, de recevoir des sentences qui ne sont point par elles-mêmes dans l'ordre civil, & de risquer des entreprises malheureusement nécessaires, mais toujours

téméraires, souvent scandaleuses & très-dangereuses, en ce qu'elles sortissent la fausse opinion d'une liaison nécessaire entre l'ordre spirituel & l'ordre temporel.

Si j'avois à introduire notre fainte Religion chez un peuple qui ne l'eût jamais connue, j'établirois pour premiere regle, que nul bien fonds & nul droit lucratif ne seroit attaché au ministere sacré; que la charité des fideles seroit seule chargée de nourrir les Ministres de l'autel, & que, lorsqu'elle viendroit à se refroidir, on n'ordonneroit plus de Prêtres ni d'Evêques qui n'eussent assez de patrimoine pour vivre sans être mercenaires.

Ce ne seroit qu'à la derniere extrêmité que j'assignerois des pensions sur le trésor public aux Prêtres actuellement employés. Mais je ne le serois pas sans prendre une autre précaution. Ce seroit de statuer que tout
Prêtre, qui, sur une vocation légitime, auroit obtenu
une pension de l'Etat, ne pourroit la perdre que pour
avoir enseigné une morale pernicieuse, ou pour avoir
commis un crime dans l'ordre civil; mais jamais pour
avoir erré dans la soi, ou désobéi à son supérieur. S'il
étoit destitué pour de pareilles sautes, il garderoit la
pension publique; & tant qu'il vivroit, son successeur
n'auroit rien à espérer de l'Etat. Ce seroit à ceux qui
l'auroient institué à pourvoir à sa subsistance, ou par
eux-mêmes, ou en soilicitant la charité des sideles.

Il me femble que par de pareilles loix, je préviendrois bien des querelles.

Mais dans tout Etat où la Religien Chrétienne est

dominante, deux choses sont indispensables. La premiere, de protéger ses Ministres, comme citoyens, obligés à certaines sonctions; la seconde, de veiller sur leur enseignement, afin qu'ils ne le négligent pas, & qu'ils l'exécutent comme il doit l'être pour le plus grand bien de la société.

Quand j'ai paru desirer que les Ministres de la Religion, comme tels, n'eussent point de biens-sonds, j'ai seulement voulu faire entendre que leur ministere tout spirituel, appesanti, &, pour ainsi dire, enchaîné à la terre par des possessions, en est moins libre, plus compliqué avec des soins prosanes, & plus en danger de voir son esprit & ses intérêts sacrés, subordonnés à un esprit très-étranger à la Religion, & à des intérêts souvent destructeurs de la charité, de la droiture, de l'élévation, qui doivent caractériser les Interprêtes & les Ministres du Très Haut.

Je ne conclurai point delà, & loin de moi, une par reille pensée, qu'où les Eglises sont dotées, il faille les réduire à la ressource peu sûre de la charité des sideles.

Mais pour rendre les inconvénients de cette institution les moindres qu'il est possible, il est bon d'en retrancher tout ce qui peut servir d'aliment à l'avidité, donner naissance à des prétentions & à des procès, & produire une ambition qui n'est pas louable.

De tous les revenus, celui qui convient le moins aux Prêtres de la nouvelle loi, ce sont les dixmes.

Tout ce qu'on peut appeller profits, est indigne du Sacerdoce. Mais, par des raisons particulieres, le ca-suel est une chose qui approche de l'impiété & de l'in-jumanité.

Les promotions d'un ministere à un autre, qui ont pour objet un accroissement de revenu, sont aussi profanes que le motif qui les fait desirer.

Discutons ces trois afsertions, pour ne laisser aucun doute sur leur solidité.

Si je devois avoir les Apôtres pour juges ou pour parties, je ne les récuserois pas dans la premiere qualité, & je suis bien sûr qu'ils ne prendroient pas la seconde.

Mais leurs successeurs sont des hommes comme eux, & ont de plus des préjugés de près de quinze siecles, & une habitude de plusieurs années, ainsi ils pourroient bien me condamner sur le seul exposé de mes principes. Peut-être même y en auroit-il qui m'accuseroient de ne pas croire à l'ancien testament, ou à la mission de Moise, qui institua les dixmes.

### DIALOGUE

### ENTRE L'AUTEUR ET UN SUCCESSEUR DES APOSTRES.

# L'Evê QUE.

Votre affertion sur les dixmes est blasphématoire; car elles sont de droit divin. Lisez le Lévitique & plusieurs Conciles: rien n'est plus clair.

### L'AUTEUR.

Vous commencez par me faire trembler; car il y a des ordonnances très-séveres contre les blasphémateurs, & le bon Roi Saint Louis ordonna, ce me semble, qu'on leur perçât la langue. Ce seroit le moyen de me faire taire. Mais ce moyen seroit-il bien apostolique?

### L'Evique.

Ce n'est pas de quoi il s'agit. C'est un grand mal qu'on ne tienne pas mieux la main à l'exécution des ordonnances. J'ai plus de trente mille huguenots dans mon Diocese, qui me payent la dixme à contre-cœur, & Dieu sait comment ils la payent. Si on les tolere plus long-temps, & que le nombre en augmente, moi & plusieurs de mes consreres, nous serons Evêques in partibus.

#### L'AUTEUR.

Vous redeviendrez donc ce qu'étoient les Apôtres?

### L'E v f Q U E.

Comment? Les Apôtres, Evêques in panibus! Bon Dieu, à quel siecle m'avez-vous réservé!

#### L'AUTEUR.

Au fiecle d'or : celui des Apôtres fut pour eux le fiecle de fer. Vous n'avez qu'à voir dans votre Eglise la statue de Saint Paul. Où étoit-il Evêque, je vous prie?

#### L'E v f Q U E.

Il étoit Apôtre, Monsieur l'ignorant, & tous les Gentils étoient ses Diocésains.

# L'AUTEUR.

Ces Gentils étoient des Chrétiens, sans doute, & payoient la dixme de bon cœur?

### L'E V É Q U E.

Vous qui faites le raisonneur, n'avez-vous pas honte d'ignorer que les Gentils étoient des payens qu'il falloit convertir, & que Saint Paul convertit, pendant que Saint Pierre convertissoit les Juiss?

#### L'AUTEUR.

t

n

q

ra

M

fe

m

ful

il

hu

Ap

Je crois que vous avez raison; mais il y avoit des Gentils par-tout, & des Juiss aussi. Saint Pierre & Saint Paul, du sond de leur palais apostolique, envoyoient, sans doute, des missionnaires chez tous ces gens-là, & en attendant, mangeoient la dixme de ceux qui étoient déja convertis.

### L'EVEQUE.

J'imagine que cela devoit être ainsi, quoiqu'on ne le trouve pas dans l'Ecriture; mais tout n'a pas été écrit, & la tradition est un supplément nécessaire & suffisant de la fainte Ecriture.

### L'AUTEUR.

Fort bien: & vous avez une tradition constante sur tous ces points?

### L'Evêque.

Affurément. Mon Evêché subsiste depuis plus de douze cents ans, & j'ai fait démolir un palais épiscopal, qui devoit être aussi ancien que le déluge; car les murs sembloient être d'une seule pierre, comme les rochers que le déluge doit avoir amoncelés.

### L'AUTEUR.

C'étoit un bien beau monument; & vous avez sous

gert que de profanes maçons détruisiffent ce témoin immuable de la tradition?

# L'Evêque.

J'y étois trop mal logé. Il n'y avoit si petit Gentilhomme dans mon voisinage, qui ne le fût mieux que moi.

#### L'AUTEUR.

C'étoit donc la tradition constante de votre Eglise que les Evêques fussent mal logés?

### L'EVÊQUE.

Vous plaisantez, je crois?

#### L'AUTEUR.

Je tâche de faisir vos idées, & d'entrer dans vos raisons. Mais dites moi auquel des Apôtres ou de leurs Missionnaires furent donnés les biens dont vous jouisfez? Car voici une autre tradition; qui n'est pas la moins essentielle, & fans laquelle vous auriez laissé sublister votre vieux palais.

#### over for beans, out Wanteepr L'EVÉQUE.

Mon secretaire vous diroit mieux cela que moi. Mais il me semble que nos plus anciennes chartes font du huitieme siecle, ou même du neuvieme.

#### L'AUTEUR.

Il y avoit donc alors plus de sept cents ans que les Apôtres étoient morts?

# LEVEQUE

Que conclurez-vous delà ? Tome V.

### -mi monito L'Aufeuri

Que ce que vous avez, il y eur un temps où vos prédécesseurs ne l'eurent pas.

### L'Evique.

Voilà encore de mes demi-savants. Ignorez-vous donc que les Wisigoths avoient envahi tous nos biens a & qu'il fallut plusieurs siecles pour qu'ils nous sussent restirués?

#### L'AUTEUR.

J'ignorois que ces Wisigoths eussent été d'aussi vilaines gens; il me sembloit même qu'ils n'avoient pas touché aux biens des Eglises, & que le pis qu'ils avoient fait avoit été de substituer des Evêques Ariens à quelques Evêques Catholiques; je croyois même avoir lu quelque part que ce sut la cause de leur ruine, parce que ce qui restoit d'Evéques Catholiques aima mieux voir couler le sang des Francs & des Wisigoths dans une guerre injuste de la part des premiers, que de risquer ses biens, ou d'entreprendre la conversion des Wisigoths.

LEVEQUE

C'étoient apparemment des hérétiques obstinés qu'il falloit détruire, puisqu'on ne pouvoit les convertir.

#### L'AUTEUR.

tra

do

rer

COI

ait

C'est un terrible arrêt que celui-là. Je croyois que l'impénitence finale étoit la seule marque de réprobation, & que hâter la mort d'un homme impénitent ; c'étoit usurper les droits du souverain Arbitre.

### L'EVÊQUE.

Vous vous écartez, & je dois vous ramener. Vous venez d'avouer qu'avant l'apostasie des Wisigoths, nos Eglises avoient des biens-sonds. Quelle tradition plus ancienne pouvez-vous encore prétendre?

#### L'AUTEUR.

Je n'ai point parlé de l'apostasse des Wisigoths; mais je conviens qu'avant leur invasion dans les Gaules, vos prédécesseurs pouvoient avoir des biens-sonds, parce que la plupart des Eglises en avoient. Mais remarquez, de grace, que les Wisigoths n'entrerent dans les Gaules qu'au commencement du cinquieme siecle, & lorsque, depuis près de cent ans, les Empereurs étoient Chrétiens.

### L'EVEOUE.

Voilà de la chronologie bien inutile. Ne vous suffitil pas que, depuis plus de treize cents ans, nous soyons en possession d'avoir des biens sonds?

#### L'AUTEUR.

C'en est plus qu'il n'en faut, s'il ne s'agit que de prouver l'antiquité de l'usage, ou même la légitimité de la possession. Mais il étoit question entre nous d'une tradition. Or, vous savez mieux que moi, qu'on ne doit reconnoître pour une vraie tradition que celle qui remonte jusqu'aux Apôtres. Or, je ne suis pas encore convaincu que, sous les Empereurs payens, l'Eglise ait possééé, ou un pouce de terre, ou une maison.

### L'EVÉQUE.

Qui vous empêche de le croire? Je le crois bien moi?

#### L'AUTEUR.

Ce qui m'empêche de le croire, est que je ne le erois pas.

L'Evê QUE.

Plaisante raison!

#### L'AUTEUR.

Si celle-là ne vous suffit pas, j'ajouterai que la chose étoit impossible, puisque la communauté des sideles, ou le corps sictif, qu'on appelle Eglise, n'étant point reconnu par le Magistrat civil, il étoit essentiellement in habile à recevoir une donation; parce qu'encore tout bien-sonds étoit affecté à la République, ou pour un service qui devenoit personnel au possesseur, ou pour une immunité qui émanoit de son état & dignité; d'où il s'ensuivoit que nul bien-sonds ne pouvoit appartenir qu'à un individu, ou à une communauté avouée par les loix. Or, c'en étoit affez pour qu'aucune Eglise ne pût possesseur des sonds de terre.

### L'EvêquE.

Je n'entends pas cela; mais ma réponse est toute prête. L'Eglise gémissoit alors sous l'oppression; & dès qu'elle en sut affranchie, elle reçut des donations. Preuve que la tradition y étoit sormelle.

bi

ét

m

### L'AUTEUR.

L'Eglise reçut des donations, j'en conviens. Un autre vous diroit que ce fut une imitation de ce que les payens avoient fait pour leurs temples, auxquels étoient aussi attachés des domaines pour les fraix du culte. Il ajouteroit que le culte des Chrétiens ne coûtoit rien alors. Mais je me borne à vous demander si l'Eglise exigea des donations,

### LEVEQUE

Ma réponse est dans le mot même.

### L'AUTEUR.

C'est-à-dire que ce qui sut donné, n'avoit point été exigé. Mais ce surent des hommes qui voulurent donner, & ils pouvoient ne le vouloir pas.

#### L'EVÊOUE.

Affurément; ce seroit une hérèsie de dire le constraire.

#### L'AUTEUR.

Dites-moi maintenant comment ce qui, dans son principe, a été l'effet accidentel de la volonté libre de quelques hommes, peur être de droit divin?

### L'EVEOUE.

Il n'est pas de droit divin que tel bien appartienne à l'Eglise, ni même, si vous voulez, qu'elle possede des biens-sonds; mais il est de droit divin que ce qui lui a été donné ne lui soit plus ôté.

#### L'AUTEUR.

Il falloit vous expliquer plutôt. Nous aurions épargné l'un & l'autre bien des paroles inutiles. Car il ne me reste qu'à vous demander ce que vous entendez par dans son principe, a été arbitraire, soit l'objet d'un droit divin; ou comment encore vous entendez le gratis accepiss, qui exclut tout droit divin de ce qu'on appelle rétributions ou salaires; ou encore quelle dissérence métaphysique vous mertez entre des biens sonds que reçoit une Eglise. & les aumônes que Saint Paul recevoit pour les alièner aussi-tôt en les distribuant aux sideles, ou les vases sacrés qui ont été vendus par plusieurs saints Evêques; ou ensin comment un corps sictif peut avoir des droits plus sacrés à des choses profanes, que n'en ont les individus ?

Vous me direz que le Prêtre doit vivre de l'autel. Mais je vous prie de ne pas m'opposer cette citation. Car pourvu que le Prêtre vive, il doit être content comme l'étoit Saint, Paul, qui souffroit la faim, lorsque ses ouailles étoient dans l'abondance.

### L'EVÈQUE.

Vous avez trop de confiance dans votre favoir, pour que je puisse espérer votre conversion. Car Dieu hait les orgueilleux.

### L'AUTEUR.

Il vous aime donc bien; car vous avez affez d'humilité pour ne me vouloir pas confondre.

# L'EVEQUE.

Je le pourrois sans peine, si votre opinion tiroit à conséquence. Mais il est fort indifférent à l'Eglise & à l'Etat, ce que vous pouvez penser.

### L'AUTEUR.

Vous avez bien raison; & quand vous aur ez tort, je ne vous en punirois pas : car, relativement à l'Etat, je vous regarde comme un Magistrat chargé de sonctions très-importantes, & qu'il est bon d'entretenir convenablement.

### L'EvêQUL.

Vous avez bien de la bonté. Je ne croyois pas être un Magistrat. C'étoit de vous qu'il falloit que je l'apprisse.

#### L'AUTEUR.

Aurois-je peut-être encore proféré un blasphème? Il est si aisé d'en faire avec vous.

#### L'EVRQUE.

Je suis loin de vous rassurer là-dessus: car on peut aussi blasphêmer les Oints du Seigneur.

#### L'AUTEUR.

Vous avez raison, & c'est même de ce mot, employé par nos peres dans son sens primitif, que vient celui de blâmer. Or il y a bien des Oints du Seigneur qui sont très-blâmables.

# L'Evique.

Vous plaisantez; & à la faveur devotre magistrature politique dont vous nous avez affublés, vous croyez avoir gain de cause contre nous & la divinité de nos droits.

#### L'AUTEUR.

à

Distinguons, je vous prie. Vous avez des droits de seux especes, que je n'ai garde de confondre.

Le ministere de la parole, l'imposition des mains, la mission des Ministres subalternes; sont l'objet d'autant de droits qui vous ont été donnés d'en-haut exclusivement à vos coopérateurs, qui ont pourtant aussi leurs droits divins.

#### L'EVEQUE.

Et le droit de lier & de délier, à votre avis, n'est-il pas divin?

# est si sun tota L' A U T E U R.

Je n'ai pas voulu le joindre aux autres, parce que tout n'est pas divin dans la maniere dont il s'exerce depuis environ mille ans.

# L'Evê QUE.

Passons. Et le droit de vivre de l'autel, n'est-il pas encore divin? Et celui de décimer les fruits, par lequel a commencé notre dispute?

#### L'AUTEUR.

Si vous faites un droit divin de tout ce qui a quelque fondement dans la fainte Ecriture, l'indigent qui meurt de faim à votre porte, pourra vous actionner, pour vous forcer à lui donner l'aumône, & fera autant & plus en droit que vous d'alléguer un droit divin. Il n'y aura pas jusqu'au bœuf qui bat le bled dans votre aire, ou le traîne dans votre grange, qui, au même titre, ne puisse exiger que vous lui en laissiez manger tout à son aise. Voyez, je vous prie, à quelles conséquences nous conduiroit votre maniere de raisonmer.

### L'E V È Q V E.

Je vois bien que tout est mauvais pour les méchants; mais encore quelle que soit votre malignité, je doute qu'elle aille jusqu'à prouver que les dixmes ne soient pas une institution divine & très-convenable.

#### L'AUTEUR.

Il est de droit divin que tout le monde vive, même l'Hottentot, qui ne sait pas ce que c'est que droit divin, & le huguenot, qui regarde la dixme comme une institution Judaïque. Les Lévites étoient une des douze tribus, & n'eurent point de part dans la terre promise. Il étoit juste qu'ils sussent nourris par les autres. Il plut au Législateur des Israélites de leur assigner la dixieme partie des fruits. Peu importe que la proportion sût exacte, ou savorable aux Lévites; mais il étoit juste qu'ils eussent leur part, & il convenoit qu'ils ne sussent pas détournés des sonctions de leur ministère par les soins assidus de l'économie champêtre.

#### L'E V É Q U E.

Je vous devine. Pourvu que le Prêtre ait de quoi vivre, ce qui est de droit divin, il est indifférent comment & sous quel nom il l'a. Ce peut être l'objet d'une institution humaine.

#### L'AUTEUR.

Assurément; & entre les institutions humaines, les unes sont bonnes, & les autres sont mauvaises.

### L'EVEQUE.

Nous allons voir que Dieu auroit dû affigner aux Lévites des pensions en argent.

### L'AUTEUR.

Si vous plaisantez, il est inutile que je vous réponde; mais si vous parlez sérieusement, je dois vous faire observer qu'au temps de Mosse, on ne faisoit pas de l'argent l'usage qu'on en fait aujourd'hui; qu'on ne connoissoit ni les rentes que vous connoissez si bien, ni les caisses, ni les tributs en argent, ni les pensions; que la législation de Mosse sut unique, & pour autant de temps que devoit durer le Gouvernement civil & politique des Juiss, & qu'ainsi il étoit impossible, surtout dans le désert, d'évaluer en argent la subsissance des Lévites. L'usure ou le prêt à intérêt étoit condamné par une raison semblable, & cependant vous prêtez & vous empruntez à intérêt.

# L'E v f Q U E.

Quelques-unes des raisons que vous venez d'alléguer pour les décimes Judaïques, je puis les alléguer aussi en faveur des nôtres. La quantité plus ou moins grande d'argent ne devroit-elle pas influer sur la quetité des pensions?

#### L'AUTEUR.

Très-certainement.

### L'EVEQUE.

Il a donc fallu y substituer une méthode qui ne sus pas sujette aux variations?

#### L'AUTEUR.

En ce cas, ce n'étoit pas la dixme qu'il falloit y fubstituer; car elle est aussi très-sujette aux variations, par les changements dans la culture.

#### L'E V L Q U E.

Je fais que c'est la matiere de beaucoup de procès, par la mauvaise soi & le peu de Religion des contribuables.

#### L'AUTEUR.

J'ai entendu dire que Monsieur votre pere, d'heureuse mémoire, avoit eu un procès de cette espece, l'avoit gagné, & que vous en profitez.

### L'EVÂQUE.

C'étoit une bagatelle qui ne vaut pas la peine qu'on y pense.

### L'AUTEUR.

Oui; quand on a un Evêché & une Abbaye, la dixme de cent arpents de bois est une bagatelle. Il n'y auroit pas-là de quoi faire cuire votre pâtisserie.

# L'EvtQUE.

Allons au fait, mon cher Monsieur; vous n'aimez pas que nous ayions des droits constants & solides. Vous avez attaqué nos biens sonds par cette raison. Nos dixmes vous déplaisent par la même raison. Tout doit être précaire pour nous, asin que tôt au tard nous puissions être dépouillés de tout.

#### L'AUTEUR.

Appellez-vous cela aller au fait, mon vénérable

Seigneur? Pour moi, j'appelle cela une conséquence que je désavoue, & une mauvaise intention que vous me prêtez gratuitement. Or, tout cela ressemble parsaitement à un jugement téméraire, & est bien près de devenir une calomnie. Ecoutez donc la prosession de soi que je vais vous saire sur cet article, & que je répéteral devant un concile général, si vous en saites assembler un à ce sujet.

### L'Evfqui.

Voyons quelle elle eft.

#### L'AUTEUR.

Il est juste que le Prêtre vive de l'Autel, quand il a renoncé à son patrimoine, pour desservir l'Autel, ou qu'il n'en a jamais eu, ou même lorsqu'il n'est pas sussifiant pour lui procurer une subsistance honnête; car il faut que tout le monde vive, & il convient que chacun vive suivant la place qu'il tient dans la société, & l'éducation qu'il a reçue: mais entre les moyens de faire subsister les Prêtres, l'assignation de biens-sonds est celui que je désaprouve le moins; les dixmes sont un expédient bien plus sâcheux, & le casuel est le plus mauvais de tous; car il est vicieux dans le sond, & impie dans la pratique.

Je crois de plus que la Religion est nécessaire; qu'il ne peut point y en avoir sans Prêtres, & qu'ainsi tant qu'il y aura une Religion, il n'est point à craindre que l'on retranche aux Prêtres leur subsistance.

Je crois de plus, que si la Religion venoit à se perdre dans un Pays', il n'y auroit point de loix qui puss'altéroit seulement, ou elle s'altéreroit dans les pasteurs comme dans leurs ouailles, auquel cas ces mauvais pasteurs ne mériteroient pas que vous plaidassiez leur cause; ou elle s'altéreroit dans les ouailles & non dans les pasteurs, & alors ceux-ci n'ayant plus de troupeau ne gagneroient plus leur salaire, & auroient, sans doute, trop de conscience pour vouloir partager avec des réprouvés, & se faire payer un travail ou nul ou infructueux. A ce dernier article près, qui n'est qu'une pieuse croyance, voilà ce que je crois très-fermement.

### L'Evtour.

Et très-assurément vous êtes un mal-intentionné; ear vous faites des projets de résorme, & tous les résormateurs sont des sourbes, qui disent une chose, & en pensent une autre.

### L'AUTEUR.

C'est-là, sans doute, la raison pour laquelle vous n'avez entrepris aucune résorme dans votre Diocese, & je veux gager que c'est encore pour éviter la tentation d'y résormer, que vous avez pris le parti de ne le pas connoître.

#### L'EVEQUE.

Vous invectivez, Monsieur; c'est la meilleure preuve que vous puissiez me donner de votre embarras.

Moi, ne pas connoître mon Evêché, après que je l'ai fait rebâtir à neuf depuis la cave jusqu'au grenier! En vérité, vous déraisonnez.

#### L'AUTEUR.

J'en conviens; sur-tout si vous avez été vous-mes me votre architecte.

### L'EVEQUE.

Oui, je l'ai été, & ce fut fur une pierre angulaire & au milieu de mes ouvriers, que je fignal mon instruction pastorale sur \* \* \*.

#### L'AUTEUR.

Très-bien. Vous bâtissiez, & un autre saisoit votre instruction pastorale. Il auroit du être votre Evêque, & vous son Architecte.

#### L'EVEQUE.

Apparemment vous n'avez pas lu cette piece?

#### L'AUTEUR.

Vous voulez dire, sans doute, que si je l'avois lue; je ne donnerois pas un Evêché à son auteur.

# L'ÉVÊQUE.

Elle a été fort critiquée; d'où j'ai conclu qu'elle étoit très-bonne. Car, dans ce fiecle pervers, tout co qui vient de nous est mal reçu, pour peu que nous voulions nous opposer au débordement de vices & d'erreurs qui couvre toute la face de la terre.

Mais vous, Monsieur, qui ne me paroissez pas encore tout-à-fait corrompu, voudriez-vous bien me réserver l'honneur de votre conversion?

#### L'AUTEUR:

Je ne fais pas de quelle conversion vous voulez para

ler. Mais s'il s'agit de celle dont je crois avoir besoin 2 vous trouverez bon que j'en donne la peine & l'ennui à mon Curé, à qui je paye la dixme, & qui est un très-honnète homme i car il ne seroit pas grace d'une demi gerbe au plus pauvre de ses paroissiens, de peur de préjudicier à son Eglise; & dans l'occasion, il donne sout ce qu'il a pour réparer le malheur d'une samille. Voilà comment il sait tout concilier. Mais il a commence par avoir dix petits procès qui l'ont brouillé avec la moitié de sa paroisse, & il lui a fallu dix ans pour perdre la réputation qu'il s'étoit faite de mercenaire avide & inhumain. J'ai eu un autre Curé qui ne la perdit point, parce qu'il l'a méritée jusqu'à sa mort. Comme il ne prêchoit jamais, les procès étoient pour lui un passe-temps nécessaire.

### L'EVÎQUE.

On m'attend pour une partie de jeu. Nous reprendrons cette conversation une autre sois ; car j'ai sort à cœur d'ôter aux mal-voulants tout prétexte de dénigrer le Clergé.

# SECOND DIALOGUE

ENTRE L'AUTEUR ET LE GRAND-VICAIRE DE \*\*\*.

# LE GRAND-VICAIRE.

Il est vrai que Monseigneur a les meilleures vues du monde, & une prosonde érudition. N'en avez vous pas été enchanté?

### L'AUTEUR.

On ne peut davantage; mais j'ai tenté inutilement de pénétrer ses vues.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Il ne se découvre pas aisément. Mais quand il commence à s'ouvrir, ce sont des traits de lumiere. Il y a bien peu de ces génies lumineux qui portent la clarté sur tout ce qui devient l'objet de leurs méditations.

#### L'AUTEUR.

M. l'Evêque a donc l'art de cacher son génie dans une enveloppe bien épaisse. Il n'en est pas venu un seul rayon jusqu'à moi.

#### LE GRAND-VICAIRE.

J'ignore quel a été le sujet de votre conversation; car je n'ai entendu que ses dernieres paroles, après l'avoir averti qu'on l'attendoit.

#### L'AUTEUR.

Je m'étois proposé d'examiner avec lui quelle nature de biens convient le mieux au Clergé; & quand nous aurions été d'accord là-dessus, je comptois lui proposer quelques idées qui me sont venues dans l'esprit sur les moyens qu'il y auroit de remettre le Clergé sur un pied respectable.

#### LE GRAND-VICAIRE.

C'est aussi de quoi il s'occupe jour & nuit.

#### L'AUTEUR.

En ce cas, il doit avoir fait bien du chemin; car je

je crois en avoir fait beaucoup; moi qui ne m'en occupe que depuis une heure. Vous lui avez, fans doute, volé quelques-unes de ses idées; voudriez-vous bien m'en faire part?

#### LE GRAND-VICATRE

C'est vraiment un larcin, que je lui serai, puisqu'elles ne sont qu'à lui. 1°. Il voudroit qu'on supprimât toutes exemptions monastiques.

L'AUTEUR SVIN

Fort bien.

### LE GRAND-VICAIRE.

En second lieu, il desireroit qu'on rétablit l'indépendance des tribunaux ecclésiastiques, en supprimant les appels comme d'abus.

# L'AUTEUR

A merveille. our ruse on time rates surveille.

### LE GRAND-VICAIRE.

En troisseme lieu, il croit que le Clergé, dans tout les cas, ne devroit être justiciable que du Clergé.

#### L'AUTEUR.

Encore mieux. A G A T A

e

### LE GRAND-VICAIRE.

Quatriemement, il lui paroît que les Evêchés sont en trop grand nombre, & plusieurs d'un revenu trop modique; ce qui dégrade l'Episcopat.

#### L'AUTEUR.

Rien n'est mieux pensé. Quel relief n'en reviendrois Tome V. pas au haut Clergé, si, rassemblé dans la Capitale, il y essaçoit la haute sinance par l'éclat de sa dépense!

### LE GRAND-VICAIRE

Cinquiémement, Monseigneur projette, & a déja commencé d'établir dans son Diocese la méthode des promotions; c'est-à, dire, qu'il sait passer les Pasteurs insérieurs d'une cure à l'autre, de maniere que chaque promu se trouve plus riche qu'il n'étoit auparavant.

#### L'AUTEUR.

Cette méthode doit être très-bonne, puisque, depuis long-temps, on en use à peu près ainsi à l'égard des premiers Pasteurs. Quelle émulation un aussi bel établissement n'est-il pas capable de produire!

### LE GRAND-VICAIRE.

Mais vous sentez qu'il ne peut être que très-imparfait, tant que les Evêques ne nommeront pas à toutes les cures; & c'est aussi pourquoi Monseigneur projette, en fixieme lieu, d'engager tout le Clergé à demander au Prince l'abolition du droit de patronnage.

# L'AUTEUR Mein

J'y vois quelque difficulté : car chacun aime à jouir de ses droits; & comme le patronnage laie désive prese que par-tout de la sondation du village saite anciennement par les propriétaires désricheurs, & ensuite de la sondation de la cure, il se pourroit trouver de mauvais plaisants qui diroient : si l'on nous ôte le droit de choisir notre Chapelain, nous n'en voulons plus avoir.

### LE GRAND-VICAIRE.

Nul établissement n'est sans difficulté. Mais celle-ci sera facile à vaincre, dès qu'on sera intervenir l'autorité sans bornes du Souverain.

#### L'AUTEUR.

Très-bien. Qui voudroit en effet tenir compte d'un droit qui n'est pas divin?

# LE GRAND-VICAIRE.

Ce n'est pas encore tout. Les promotions seroient toujours bornées, & le plus souvent produiroient àccroissement de travail, avec augmentation de paye; ce
qui en diminueroit l'esset. Or, comme rien n'est tel que
l'encouragement, Monseigneur est d'avis, en huitieme
lieu, qu'il saut encore abandonner à chaque Evêque la
collation des bénésices simples, qui ne sont pas épisa
copaux.

### L'AUTEUR.

Qu'entend-il par bénéfices épiscopaux?

U

ir

1=

n-

de

III-

de

ire

#### LE GRAND-VICAIRE.

Il entend tous ceux qui sont d'un revenu considérable, quel qu'en soit le titre. Encore voudroit-il qué deux ou trois de ceux-là sussent aussi à la disposition de l'Evêque, afin qu'il pût en gratisser ses coopérateurs; pour autant de temps qu'ils resteroient auprès de lui.

#### L'AUTEUR.

Vous pouvez bien faire de ceci un neuvieme point du projet. Quel est le dixieme? Car mon admiration s'accroît à chaque mot que vous dires.

### LE GRAND VICAIRE.

Je vous demande fur-tout le fecret pour ce dixieme article, quoiqu'il ne soit ni le moins juste, ni le moins beau.

### L'AUTEUR.

Vous n'êtes pas sage de me demander le secret. En pareil cas, il faut commencer par instruire & échauffer le public. La chaleur monte, & passe jusqu'à la Cour.

### LE GRAND-VICAIRE.

Cela est très-bien dit. Voici donc ce que c'est. Rien n'est plus injuste que l'abus dont prositent des moines fainéants. Sous le vain nom de Curés primitifs, ils perçoivent de grosses dixmes, qui, par leur institution, appartiennent aux pasteurs laborieux.

### dies regimes L'Auteur.

Votre Evêque voudroit qu'on les rendît à ceux-ci.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Assurément; & voici comme il raisonne: Tout le revenu ecclésiastique d'un Diocese appartient à l'Evêque; & c'est à lui, quand il a pris sa part, à faire celle des Ministres, avec qui il partage le travail. Si vous en doutez, lisez Grégoire de Tours & autres anciens, & en particulier les actes des Conciles.

### L'AUTEUR.

Voilà une citation un peu vague; mais continuez.

# LE GRAND-VICAIRE.

Il y auroit quelque difficulté, & peut-être quel-

qu'inconvénient à rétablir toutes choses sur ce pied-là. Mais le meilleur moyen de s'en rapprocher, seroit de rendre aux Evêques toutes les dixmes dont ne jouissent pas les Curés. Il les affermeroient à ceux-ci pour un prix modéré; & l'argent qui en proviendroit, grossiroit en partie le revenu de l'Evêque, & en partie lui feroit un fonds sur lequel il donneroit des pensions à ceux qui les mériteroient le mieux.

### L'AUTEUR.

Après cela, quel seroit le Curé qui ne seroit pas tous ses efforts pour captiver la bienveillance de son Evêque? Voilà affurément des idées impayables.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Quand tout cela seroit fait, on verroit ce que l'on pourroit encore faire pour rendre au Clergé son ancien lustre. Vous savez que tous les Evêques sont originairement & essentiellement les Conseillers du Souverain, & que c'est en partie pourquoi ils lui prêtent serment.

#### minison to L' A U T E U R. .. Hovel

J'entrevois où cette idée pourroit nous conduire. Ce n'est pas la moins heureuse de celles que vous avez bien voulu me communiquer.

### LE GRAND-VICAIRE.

Il y a encore l'article de la saisse du temporel qui demanderoit une résorme. De plus, il saudroit songer à des moyens efficaces, d'étousser les hérésies naissantes, de réprimer efficacement la licence dans les paroles, les écrits & les mœurs, toutes choses qui appar-

tiennent à la Religion, & devroient être l'objet de la police eccléssaftique, a nsi que le prouve bien le peu d'ordre qui regne dans cette partie par la connivence des Magistrats.

### L'AUTEUR.

Serai-je bien vieux quand tout cela sera exécuté?

### LE GRAND-VICAIRE.

C'est selon. Si Monseigneur parvient à faire approuver son plan par un grand nombre de ses confreres, qui n'y paroissent nullement disposés, vous verrez bientôt cet heureux changement. S'il faut attendre la mort de ces confreres discoles, je crains bien que l'affaire ne traîne.

#### L'AUTEUR.

Vous me mettez dans un grand embarras.

# LE GRAND-VICAIRE.

Comment donc?

### metere mL'A cuptue u R.o to fis ous

Si je favois que votre réforme sût prochaine, je prendrois tout-à-l'heure votre habit. Si je la savois éloignée d'une vingtaine d'années, je me marierois sur le champ, pour donner des Prêtres à l'Eglise. S'il saut l'attendre plus long-temps, comme je ne serois pas sûr de décider la vocation de mes petits fils, je ne prendrois ni femme, ni tonsure.

# LE GRAND-VICAIRE.

Vous croyez donc qu'il sera alors bien avantageux, d'être d'Eglise?

### L'AUTEUR.

Tout aussi avantageux, & peut-être plus, qu'il ne l'étoit dans les onzieme & douzieme fiecles, ou dans le suivant. Quel dommage qu'un aussi beau plan ait échappé aux Apôtres! de d'un cotten de la di

### LE GRAND-VICAIRE.

De leur temps, l'exécution en étoit impossible. Mais je ne doute pas que l'un d'eux ne vît, par un esprit prophétique, ce qui devoit arriver un jour, lorsqu'il difoit que celui qui desire l'Episcopat, desire une bonne chose.

#### L'AUTEUR.

Par l'Episcopat, vous entendez un Evêché, n'estce pas? Car vous ne vous soucieriez pas d'être Evêque in partibus.

### LE GRAND. VICAIRE.

Non, affurément; & j'ai connu un de mes confreres qui avoit refusé un Evêché très-réel, parce qu'il étoit trop loin de la Capitale, & d'un revenu trop modique.

#### L'AUTEUR.

A l'aide d'une distinction, ce Grand-Vicaire-là expliquoit très-bien son Saint Paul.

# LE GRAND-VICAIRE.

Quand un Evêché ne vaut rien, ce seroit une sotte vanité de le desirer. Le con impussion nu sal me de le

### L'A UT E WER omem at he me es

Cependant tous les Evêques sont également Princes Six done vend de l'Eglise; & si leur Ministere est saint, s'il est plus auguste que celui des Rois, comme on le disoit dans ces siecles que vous regrettez; si, après l'avoir exercé dignement sur la terre, on est sûr d'une place distinguée dans le ciel, parce qu'il porte avec lui un caractere indélébile, comment quelque revenu de plus ou de moins peut-il faire desirer l'Episcopat, ou le faire dédaigner? Pour un homme qui seroit sûr de mériter ce caractere sacré, ne devroit-il pas être l'objet d'une sainte ambition, dût une mort prompte & cruelle attendre le nouvel Evêque à l'issue de son sacre?

#### LE GRAND-VICAIRE.

Hélas!... vous avez raison, si nous envisageons les choses du côté de l'éternité. Mais ce n'est pas ainsi que l'on pense aujourd'hui.

#### LE G. R U T'E U R.O al

Vous dites pourtant que vous êtes nos guides dans la voie du falut, & fans cesse vous nous rappellez à la considération des biens éternels pour nous détacher de ceux de ce monde, & pour nous faire sentir la sublimité de vos fonctions, l'éminence de votre dignité, & la grandeur de nos obligations envers nous; & vous-même vous détournez les yeux de ces grands objets, pour vous remplir de pensées qui ne sont pas celles de Dieu, pour vous appuyer sur un bras de chair, ou sur un roseau qui vous percera la main, ou, ce qui est la même chose, pour rechercher des moyens humains, pour substituer à l'édifice de soi & de charité dont vous devriez être les architectes & le faite, un édi-

fice de passions & de vues mondaines, d'avidité, d'ambition, de vanité, d'émulation profane, de fausse gloire, toutes choses qui sont incompatibles avec les vrais sondements de votre grandeur! N'est-ce pas-là la paille que le vent emporte, & que le seu dévore? N'est-ce paslà le sel qui a perdu sa sorce, & qui doit être soulé aux pieds?

#### LE GRAND-VICAIRE.

Vous me faites trembler, Monsieur; car c'est-là ce que l'on m'avoit appris dans la maison de mon pere, & ce que j'ai oublié depuis que l'ambition a rempli mon ame. Il me semble en esset que si nous ne sommes pas assez pénétrés de la vérité & de la dignité de la Religion, pour qu'il nous sussifié d'être grands par elle, nous enseignons aux hommes, ou l'incrédulité, ou cette tiédeur de soi qui en approche, & nous nous exposons à tout leur mépris; car dès-lors nous sommes des charlatans qui vantons & donnons à très-haut prix des drogues que nous ne prenons pas.

#### L'AUTEUR.

Voilà un aveu qui me surprend, autant qu'il me consirme dans mon opinion.

## LE GRAND-VICAIRE.

Quelle est-elle, je vous prie?

#### L'AUTEUR.

Que la sagesse humaine a désiguré & presque de truit l'ouvrage de la sagesse de Dien.

## LE GRAND-VICAIRE

Expliquez-vous, de grace.

# L'AUTEUR.

Deux moyens yous ont été donnés pour faire votre falut, & travailler au nôtre : la foi, qui est l'objet du ministere de la parole; & la charité, qui est l'ame de la Religion. Deux vertus vous ont été recommandées par votre Chef; la patience & l'humilité. Vous avez pris le parti de ne pas croire en Dieu, puisque vous ne comptez pas sur ses promesses. Vous avez relégué la charité dans le cœur des simples fideles, pour en profiter. A la patience, vous avez substitué la vengeance, qui terrasse tout ce qui vous fait ombrage; à l'humilité, la hauteur, la fierté, & tout le faste des pompes de ce monde. La foi & la charité réunies devoient vous animer d'un faint zele pour la maison de Dieu : vous n'avez plus de zele que par intérêt, & pour maintenir la foi, parce qu'elle vous est utile; & votre zele est fans charité, parce qu'il ne naît pas de la foi.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Ne prononcez pas contre tous un arrêt si terrible; il est encore de dignes Pasteurs.

#### L'AUTEUR.

Il en est, je le sais; mais ils sont en petit nombre, & ceux-là même sont entraînés par le torrent des préjugés, tant sont puissants l'éducation & l'exemple. Ils croyest qu'un peu de grandeur temporelle, us peu de faste, qu'ils appellent décence, un peu d'autorité séculiere, pour réprimer & intimider, sont des moyens humains à la vérité, mais qu'il ne faut pas négliger, & ils ne considerent pas que l'Evangile est faux, ou que tout cela n'est que vanité; que l'Evangile est faux, ou que le travail & les souf-frances, l'humiliation, la pauvreté, sont présérables à l'aisance, la délicatesse, la gloire mondaine & l'opulence. Lors donc qu'ils attachent quelque prix à ces choses, lorsqu'ils y mettent une partie de leur confiance, n'est-il pas clair qu'ils doutent de l'Evangile, & ne nous prêchent-ils pas l'incrédulité?

## LE GRAND-VICAIRE.

Mais encere voudriez-vous les ramener à la condition des Apôtres?

#### L'AUTEUR.

Ce n'est pas à moi à les y ramener : c'est à eux à s'en rapprocher; c'est à eux à faire effort pour qu'on ne les en éloigne pas; c'est à eux à jouir, comme ne jouissant pas. Ce n'est point à eux à se mésier de leur mission, & de la promesse qui leur a été saite. S'ils voyoient Jesus-Christ avec eux & avec leurs Successeurs, jusqu'à la consommation des secles, ils banniroient ces inquiétudes également impies & scandaleuses, qui prouvent trop la médiocrité de leur soi. Ils dédaigneroient les moyens humains; ils ne chercheroient point à faire du Clergé un corps politique, ni une milice terrestre.

## LE GRAND-VICAIRE.

Je croyois que vous approuviez le plan de Monfeigneur, qui tend à mettre cette milice sur un pied semblable à celui de nos armées, ou même plus parfait encore: mais je vois à présent que je me suis bien trompé; vous êtes trop dangereux.

## L'AUTEUR.

J'ai voulu voir jusqu'où pouvoit égarer l'oubli des principes, & quel édifice pouvoit élever la sagesse humaine sur un sonds qui lui est étranger. Prenez le contre-pied des maximes de votre Evêque, & vous approcherez des véritables.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Vous allez me faire perdre ma place; car Saint Pierre ni Saint Paul n'avoient point de grands-Vicaires.

#### L'AUTEUR.

Soyez tranquille. Nous ne sommes pas au temps de Néron; & la Religion dont vous êtes les Ministres, est la Religion dominante de cet Empire. Je veux que vous soyez animés du même Esprit qui anima les Apôtres; mais je ne veux pas que mon Souverain soit pour vous un Néron ou un Caligula.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Comment arrangez-vous tout cela?

#### L'AUTEUR.

Le mieux du monde, ce me semble. Ecoutez. Au temps des Apôtres, la Religion qu'ils prêchoient n'étoit pas la Religion dominante de l'Empire, n'est-ce

LE GRAND-VICAIRE

Celà est évident.

#### L'AUTEUR.

Ainsi les Apôrres n'étoient dans l'ordre civil que des Juis, faisant partie d'un peuple subjugué & as-

LE GRAND-WICAIRE.

Il faut bien le croire.

## cous are de limitation L' A u To E una indication and

Ainsi, à cela près qu'ils étoient sujets, obligés à l'obéissance & au tribut, ils n'étoient que les Ministres de Jesus-Christ, & les Pasteurs des fideles.

LE GRAND-VICAIRE.

Précisément.

### L'AUTEUR

En cette qualité, ils étoient le jouet du monde, & les Ministres du Très Haut.

LEGRAND-VICAIRE

gioni attenne confequence que n

white thous planer, agult.

Vous dites bien.

n

#### L'AUTRUR.

C'est donc sous cette époque qu'il faut considérer le ministere sacré, pour voir distinctement ce qui lui est essentiel, & ce qui lui est accidentel, de quoi il a besoin, & de quoi il peut se passer.

LE GRAND-VICAIRE

J'en tombe d'accord,

#### L'AUTEUR.

Vous conviendrez aussi qu'en la même qualité, vous avez les mêmes moyens, & devez avoir les mêmes sentiments qu'avoient les Apôtres.

## LE GRAND-VICAIRE

Je ne puis le nier.

## LAUTEUR

Vous conviendrez encore qu'à cette qualité près; vous êtes de simples citoyens, & que votre esprit doit être celui de votre état constitutif.

## LE GRAND-VICAIRE

Carlo Lemes Chest

Je dois aussi en convenir.

## L'AUTEUR.

Ainsi vous n'êtes que ce qu'étoient les Apôtres, & vous ne devez saire & desirer que ce qu'ils saisoient & desiroient, puisque, de votre côté; il n'y a que Sacerdoce & Apostolat; ce qui n'emporte essentiellement aucune conséquence que n'ayent emportée les mêmes sonctions & les mêmes sentiments dans la perfonne des Apôtres.

#### LE GRAND-VICAIRE

Que concluez-vous delà?

## L'A u't e u Ramed li hap eb 2

Fen conclus que, de votre côté, tout est en reglé; quand vous pensez, agissez, & vivez apostoliquement.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Je ne vois pas comment je pourrois nier le principe ou la conféquence?

#### L'AUTEUR.

Mais maintenant, la Religion, dont vous êtes les Ministres, est la Religion dominante; ce qui ne vous donne aucun droit de plus : car vos droits sont sont dés sur votre mission, & ne doivent rien avoir d'accidentel. Or, c'est un accident que votre Religion soit celle de l'Etat.

## LE GRAND-VICAIRE

Cela me paroît ainfi.

# love & sunso L' A v T E vikin & l' elem ; sous l'

Vos droits restant donc les mêmes, votre état peut changer, & ce doit être, pour ainsi dire, malgré vous, puisqu'il vous est désendu de desirer ce changement.

# LE GRAND-VICAIRE

En quoi notre condition peut-elle changer?

# L'Auteur.

En ce que le Magistrat politique peut avoir de bonines raisons pour vous prescrire des choses qui vous soient indifférentes, auxquelles vous deviez vous soumettre, comme citoyens, & qu'il croye utiles à la société.

## LE GRAND-VICAIRE

ins office to convertible out

Comment cela?

dans fes vine.

#### L'AUTEUR.

Qui dit une Religion dominante, dit une Religion relâchée dans le grand nombre de ceux qui la profesfent. Or, si elle est relâchée, elle n'a plus, pour la plupart, toute l'énergie qu'elle devroit avoir. Par exemple, le petit peuple, qui croit foiblement, & par habitude, mais qui fait grand cas des richesses, sur-tout dans ceux de qui il espere du secours; le petit peuple, dis-je, pourroit ne pas écouter, mépriser même un pasteur indigent, & respectera celui qui sera à son aise. Où la Religion chrétienne n'est pas dominante. comme au temps des Apôtres, tant pis pour celui qui n'écoute pas, il ne devient pas Chrétien ou cesse de l'être; mais il a une autre Religion reconnue & avouée du Magistrat. Ici, qui n'est pas Chrétien, n'est rien. L'Etat a donc intérêt que le peuple écoute, croye & se soumette par quelque motif & quelque moyen que ce soit. Cet intérêt-là n'est pas le vôtre ; car il ne vous faut que de vrais croyants, puisqu'il n'y a que ceuxlà qui fassent leur salut, objet unique de votre ministere: mais l'intérêt de l'Etat ne répugne point au vôtre. Vous devez donc, par obeissance, entrer dans ses vues, & consentir à être Magistrats pour les Chrétiens qui le sont ; parce qu'ils ne savent pas être autre chose, tandis que vous êtes Prêtres & Pasteurs pour les vrais croyants. Pour ceux-ci, vous êtes ce qu'étoient les Apôtres pour ceux qu'ils avoient convertis : pour les autres, vous serez ce qu'étoient les Prêtres payens pour ceux qui ne se convertissoient pas, Lr Menent cele

#### LE GRAND-VICAIRE.

Toute la différence sera, qu'il y avoit alors deux Religions, tandis qu'aujourd'hui il n'y en a qu'une, mais différemment professée.

#### L'AUTEUR.

Vous avez bien faisi ma pensée. Or, en qualité de Magistrats, vous êtes sous la direction du Souverain; & comme tels encore, vous devez accepter, quoiqu'avec une sorte de honte, ce qui est nécessaire à des Magistrats, pour qu'ils en imposent aux peuples.

## LE GRAND-VICAIRE.

Pourquoi devons-nous avoir honte des bienfaits de Souverain?

#### L'AUTEUR.

Parce qu'ils supposent que votre mission n'est pas, heureuse, en prouvant l'impersection de la soi dans vos ouailles; parce que ce sont des ornements étrangers qui vous désigurent; & parce qu'enfin il est honteux pour vous que l'Etat ait besoin de se mettre en fraix, pour vous concilier le respect & l'attention des sideles. Je dirai même plus; c'est que les biensaits du Souverain doivent vous faire trembler.

# LE GRAND-VICAIRE

Cela peut être, mais cela n'est pas.

## L'AUTEUR.

Vous êtes hommes & foibles, capables d'erreur & de relâchement, & il est à craindre que l'alliance des moyens humains avec les moyens divins, ne diminue

Tome V.

i

S

S

t

votre confiance dans ceux-ci; que l'esprit de votre état n'en soit altéré, & que votre cœur ne se corrompe. Je dis plus : c'est qu'où l'Etat gagne, vous perdez; car en acceptant des richesses, en vivant dans l'aisance & le faste, vous ne prêchez plus d'exemple, & vous affoiblissez vos paroles.

# LE GRAND-VICAIRE.

Vojlà de dures vérités.

### L'AUTEUR.

Concluezen que ce n'est jamais à vous à réclamer les biens temporels; que c'est par un abus très-grand que vous avez été chargés de maintenir l'intégrité de vos bénésices; que ce soin devoit être abandonné au ministere public, parce que c'est un domaine public; que vous êtes sans intérêt dans les arrangements que l'on peut saire par rapport à vos biens, & que c'est à la société politique à voir si elle ne se nuit pas à ellemême, en vous appauvrissant ou en vous enrichissant outre mesure.

Elle vous a fait Magistrats malgré vous: soyez toujours prêts à donner votre démission, pour n'être plus que Pasteurs; & si jamais elle vous débarrasse du fardeau qui vous accable, remerciez-la de ce qu'elle vous a rendus tout entiers à votre état. Si vous avez la soi que vous exigez de nous, ce ne sera pas un sacrifice pour vous.

# LE GRAND-VICAIRE.

Je n'ai pas compté sur une pareille révolution, quand j'ai chois le Seigneur pour mon partage.

## L'AUTEUR.

Vous avez compté, au contraire, que tout le resté vous seroit donné comme par surcroît. Mais ne crais gnez rien. Si la société est sage, elle ne vous remerciera point de vos services. Elle a besoin de vous, & elle continuera à exiger de votre obésssance, que vous ne ressembliez pas en tout aux Apôtres. Mais comme elle a des chess qui connoissent l'esprit de la Religion, ne désespérez pas qu'elle ne prenne des mesures pour rétablir cet esprit dans votre ordre, en écartant de lui; autant qu'il est possible, tout ce qui pourroit y entretenir ce système de passions mondaines & de vues politiques qui l'a dégradé, & que votre Evêque paroît vouloir assermir par une légissation insensée.

#### LE GRAND-VICAIRE.

Vous avez raison d'en parler ainsi, en partant de vos principes que je crois très bons. Mais ne saut-il pai prendre les hommes comme ils sont? Et quand; d'un côté, il saut au peuple un saste imposant, & que, de l'autre, il est si rare de trouver des sujets animés d'un vrai zele, sans mélange d'ambition & d'avidité, n'est-il pas mieux de condescendre à la soiblesse humaine, que de supposer la vertu & la raison où elles ne sont pas?

# L'AUTEUR.

IS

oi e

ad

Vous me permettrez, Monsieur, d'être d'un avis différent du vôtre sur ces deux points. L'éclat & le sasté en imposent au peuple, mais ce n'est point lorsqu'ils sont déplacés. Quoique sa raison soit quelquesois en défaut, il la retrouve pour critiquer amérement & l'homme nouveau qui tranche du grand Seigneur, & le Prêtre orgueilleux ou avare, & l'Evêque qui, aulieu de soulager les pauvres, dépense pour sa table, ses équipages & ses domestiques, plus qu'il ne lui en coûteroit pour relever cent familles indigentes.

Croyez-vous que le peuple ait jamais méprisé un Evêque, lorsqu'il l'a vu remplir exactement toutes les fonctions de son ministere; maintenir une discipline sévere dans son Clergé; soulager les malheureux; se dépouiller pour les vêtir; aller à pied chez les malades, lorsqu'il avoit vendu ses chevaux, pour réparer l'infortune d'une famille; intercéder avec discernement pour les opprimés; réconcilier les ennemis; rétablir la paix dans les familles, sans en vouloir pénétrer les secrets; ensin, se faire tout à tous pour gagner tous les cœurs, & les donner à celui dont il est le Vicaire sur la terre? Si jamais le peuple a méprisé un tel homme, je passe condamnation sur le premier article.

Quant au second, qui intéresse l'honneur du Clergé, j'ose avancer que ce n'est pas le cas de dire qu'il saut prendre les hommes comme ils sont, & je substitue à cette maxime, qui est vraie dans un autre sens, cette autre maxime, que je crois beaucoup meilleure ici, qu'il saut saire les hommes tels qu'ils doivent être.

On ne naît pas clerc, n'est-ce pas? Il y a donc un choix à faire entre les sujets qui peuvent le devenir; & quand on a commencé à les former, il y a encore un choix à faire entre ceux dont la vocation est décidée ou équivoque. Lorsque leurs talents & leurs inclina-

tions commencent à se développer, il reste un quatrieme choix à saire entre les hommes & les dissérents emplois qu'on en peut saire. Or, si, ces quatre choix sont bien saits, & que l'éducation qui les dévance, soit bonne, je vous suis caution que le Clergé sera tel qu'il doit être, & non tel qu'il peut être, suivant la méthode que l'on suit aujourd'hui.

## DE SUOSIDE LE GRANDIKIVILCAIR Einsb col auor

Ceci demanderoit des établiffements qui nous manquent, & un plan que nous n'avons pas davantage.

# L'AUTEUR.

J'en conviens; mais encore faut-il savoir de quoi on a besoin, & ne pas désespèrer d'un ordre aussi nécessaire & aussi respectable que l'est le Clergé. Or, c'est en désespèrer, que de convenir de ses impersections, & de n'en pas chercher le remede, sous prétexte qu'il faut prendre les hommes tels qu'ils sont.

S

r

9

ıt

à

,

ın

;

re

ée

a-

# LE GRANDINVICATER PO INTI ION

A la difficulté de dreffer un bon plan, se joindra celle de l'exécuter, qui me paroît encore plus grande. Que d'obstacles à surmonter de la part du Clergé même, de la part du Magistrat ou de la Cour, & même de la part des particuliers! Où trouvera-t-on les sonds? Car il en saut. Où prendra-t-on les maîtres, dignes de former des éleves tels que vous les desiriez? Comment s'assurera-t-on que de loix nouvelles ne naîtront pas de nouveaux abus?

#### L'AUTEUR.

Je sens que vos craintes sont sondées, & qu'il fau-

dicentorne - vari

droit un courage & une patience apostolique pour surmonter la multitude d'obstacles que j'entrevois comme
vous. Mais l'importance de l'objet doit tenir lieu d'espérance. Laissez moi le temps d'y penser. Peut-être
trouverai-je un plan qui pourra être l'esquisse de celui
que vous desirez. Ce sera toujours autant de fait. Si,
après l'avoir bien discuté, nous en sommes contents
tous les deux, nous le publierons, & nous verrons ce
que le Public en pensera: Aujourd'hui qu'on écrit sur
toutes sortes de matieres, pourquoi ne nous seroit-il
pas aussi permis de hasarder nos idées sur celle-là?

# LE GRAND-VICAIRE.

fi la réforme n'a pas lieu, au moins veux-je faire mon chemin comme les autres.

## mai line stress L'Adu rigin ul reste qu'il faut

A la bonne heure. Allez rejoindre votre Evêque; & moi j'irai critiquer son plan, & préparer le nôtre.

A la difficulté de desfler du bon plant le joindre celle de l'évéculer , ajui me paroit en une plus grande. Que a bifactes à duranter de la part attit leire même, de



le lens que vos éraintes font le sless ; Le quil feu-



# CHAPITRE VIII.

Des personnes & des biens ecclésiastiques, suivant un plan conséquent à l'hypothese d'une résorme générale, telle qu'elle a été proposée.

Après que les jeunes gens destinés aux professions savantes, la cléricature, la jurisprudence & la médecine, auront sini les deux années d'études qui doivent suivre la vacance d'un an que je leur à accordée, non-seulement leur vocation devra être bien décidée par l'examen qui en aura été répété à l'acddémie, au Collège provincial, & dans le sein de leur samille, mais aussi on aura pu s'assurer de leurs talents & de leurs qualités; en sorte qu'avec un discernement ordinaire, il aura été facile de fixer leur destination.

Mais ici doit commencer, pour les Clercs, l'exercice de l'autorité épiscopale, & voici par où il commencera.

Au commencement des trois derniers mois de la derniere année d'études dans l'Université, tous les Evêques qui y auront leurs diocelains, enverront chacun un homme de confiance pour examiner les Clercs candidats.

Ces députés, sans faire un examen en forme, pasferont tous les trois mois avec les éleves, sans dis-

tinction de Diocese, parce qu'ils seront le conseil les uns des autres, & devront, par conséquent, connoître chacun tous les éleves. Au bout du premier mois, ils s'affembleront avec les chefs du College, tous les vétérans & les professeurs, sous qui les éleves auront étudié. & formeront une délibération préparatoire sur la destination de ces éleves. Ils continueront de vivre avec eux pendant le mois suivant; & au bout de ce temps, ils délibereront encore entre eux. Mais la délibération finie, ils feront appeller tous les éleves, les uns après les autres, & le plus âgé des examinateurs leur dira ce qu'il pense de leur vocation, & leur demandera si telle est aussi leur inclination. S'ils répondent affirmativement, on inscrira leur nom dans le rôle de cette destination; sinon on les priera de dire à quoi ils se croyent le plus de dispositions. Leur réponse sera inscrite dans un rôle particulier, avec l'avis du Conseil d'examen.

Ce rôle sera celui des vocations douteuses, & ce sera à le réformer que sera employé le mois suivant, & principalement la troisieme délibération, qui sera la clôture des trois mois d'examen.

Quand tout sera réglé, chaque député prendra un extrait des registres, & conduira ses con-diocésains à leur Evêque. Celui-ci les recevra avec bonté, s'entretiendra avec tous, les admettra à sa table, & les conduira lui-même dans le Séminaire, où il leur affignera à chacun son logement.

Je dois dire ici ce que j'entends par les différentes destinations des jeunes gens, qui seront également destinés à la cléricature.

Ce qu'on appelle grades & promotions doit être inconnu dans la hiérarchie, parce que tout y est égal, hors le caractere qui n'a sa plénitude que dans les Evêques. Ainsi la promotion ne pourroit être que d'un bénésice à un autre, ou d'un titre à un autre; ce qui entretiendroit nécessairement ou seroit naître l'ambition & l'ayidité.

Il y a encore une autre raison pour laquelle cette maxime doit être confacrée par la loi & par la pratique la plus constante. C'est que chaque ministere est de la plus grande importance, & doit être aussi-bien rempli qu'il est possible. Il n'y a donc pas lieu à tirer un homme d'un emploi dont il s'acquitte bien, pour lui en donner un autre dont il s'acquitteroit bien aussi. Une troisieme raison, qui vient à l'appui de cette maxime, & qui en même-temps peut y motiver des exceptions, mais très-rares, c'est que chaque emploi différent demande des talents différents. Ainsi à moins qu'il n'y ait eu erreur dans les examens, chacun doit refter dans la place pour laquelle il a été reconnu avoir des talents décidés, & non-seulement des talents, mais cette tournure d'esprit qui en est presqu'indépendante. An aproprietable

Les différentes destinations doivent donc être relatives à ces deux choses. J'en compte sept.

La premiere sera pour les cures, & devra être la plus générale; la seconde sera pour les Chapitres, & ne conviendra pas à un aussi grand nombre de sujets; la troisieme sera pour le ministere le plus actif, & comprendra les orateurs des cantons & leurs Vicaires,

besquels seront les Aumôniers des guerriers du canton, lorsqu'ils seront campagne, en paix ou en guerre; la quatrieme aura pour objet les sondions épiscopales, ou d'inspection générale, ou les grands-vicariats; la cinquieme sera pour la Cour, & on nommera Aumôniers ceux qui y seront appellés; la fixieme, qui se consondra avec les deux précédentes, sera pour l'Episcopat; mais on n'en fera point un rôle; la septieme sera pour l'érudition ou la science, & se consondra dans celle des Chanoines; car on prendra parmi eux les Prosesseurs de théologie & les Supérieurs des Séminaires.

Il y aura donc cinq destinations différentes, dont on tiendra des rôles particuliers. Voici maintenant quel sera l'ordre des épreuves & des fonctions.

Nul Prêtre ne sortira du Séminaire que pour être Vicaire d'une paroisse, quelle que soit sa destination, & il le sera pendant un an entier, ou même plus long-temps, s'il ne vaque pas au bout de l'an une des places auxquelles il aura été destiné. Cette épreuve sera très-utile à ceux mêmes qui seront capables des sonctions générales, ou des emplois actifs.

Les Prêtres, qui auront été filleuls, & fur qui les parreins auront conservé leurs droits, resteront Vicaires, jusqu'à ce que ceux-ci ou les placent par droit de patronnage, ou déclarent ne pas s'opposer à leur vocation. Il arrivera quelquesois qu'à l'occasion de l'examen, qui sera fait dans l'Université, les parreins renonceront à leur droit, & ce sera lorsque les heureuses dispositions des filleuls leur marqueront une desti-

nation supérieure; mais le devoir des filleuls sera de ne point extorquer cette renonciation, & ils devront d'autant moins le faire, que leur vraie destination sera notée sur les registres, & qu'avant l'âge de quarante ans, ils seront toujours à temps de la reprendre, si leurs parreins y consentent.

Je dirai un mot ici de chacun des ministeres qui feront l'objet des sept vocations dont je viens de faire le dénombrement.

i

Le ministere des Curés est, à bien des égards, le plus important de tous, & celui qui demande les talents les moins extraordinaires. L'ambition ne doit point trouver d'entrée dans leur ame; & où trouve-t-on des cœurs qui en soient exempts, lorsqu'une grande capacité paroît l'autoriser!

Cé ne seront donc ni des hommes de génie, ni des gens très-savants, ni des esprits actifs & inquiets, que l'on choisira pour leur consier le soin immédiat des ames. De bonnes études, jointes à de bonnes mœurs, & sur tout à une affiette d'ame tranquille, seront les qualités essentielles que l'on recherchera dans ces Pasteurs subalternes. Le zele ne leur manquera pas, quand ils seront vertueux, & qu'on leur aura ôté toute occasion de tourner vers des objets temporels, cette portion d'activité qui est dans l'ame de tous les hommes, à moins qu'ils ne soient ou imbécilles ou hypocondres.

Dans le Séminaire épiscopal, & même plutôt, ils auront appris le jardinage, un peu de pharmacie & de médecine, & la théorie de l'agriculture. La science & le goût du jardinage leur procureront un amusement utile; les autres connoissances dont je viens de parler, auront l'avantage plus grand encore de les rendre utiles à leurs paroissiens. Ils n'auront d'ailleurs aucun usage à faire pour eux-mêmes de la théorie de l'agriculture, parce qu'aucun d'eux ne possédera de biens-sonds, s'il n'en a pas hérité de ses parents. Mais tous auront un jardin assez étendu pour sournir abondamment leur ménage de toutes sortes de légumes. Ils auront de plus un enclos ou verger planté d'arbres fruitiers, & assez étendu pour que l'herbe qui y croîtra, les mette à l'abri de manquer de laitage, ou de l'acheter.

Tel fera le domaine des presbyteres, dans les Paroiffes où les Curés ne feront pas obligés d'entretenir un cheval. Car s'ils en doivent avoir un, il faudra qu'ils trouvent fur leur fonds de quoi le nourrir pendant toute l'année, le grain non compris.

Dans les Paroisses où le Curé n'aura point de cheval, la communauté, y compris le Seigneur, au prorata de son sonds, sourniront en nature pour le presbytere autant de bled qu'il en saudra pour la nourriture de cinq personnes pendant toute l'année; & ainsi pour deux personnes de plus qu'il n'y en aura communément dans le presbytere. Le surplus sera destiné aux hôtes que le Curé pourra recevoir, & aux malades qui seront reçus dans l'hôpital joint à chaque presbytere.

Dans les autres Paroisses, on donnera du bled pour sept personnes; & en sus, autant de paille & d'avoine qu'un bon paysan du lieu en donnera par an pour un cheval.

S'il y a un Vicaire, comme il vivra avec le Cure,

on augmentera d'une portion, la provision de bled; de trois, s'il y a deux Vicaires; de quatre, s'il y en a trois.

Ce qui restera au Curé de ses provisions, ou il le gardera pour l'année suivante, ou il le donnera. Mais il ne vendra jamais rien, si ce n'est son cheval, s'il veut s'en désaire, pour en acheter un autre.

Si, ayant droit d'avoir un cheval, il n'en veut point avoir, on ne lui donnera rien pour le nourrir, & le fourrage qui croîtra dans son enclos, sera à la disposition de la communauté. Car il ne devra pas se faire un prosit de la fatigue qu'il sera en état de supporter.

Il est déja entendu que les dixmes seront supprimées, au-lieu de quoi la communauté donnera à chaque Curé qui n'aura ni Vicaire, ni monture, une pension annuelle équivalente à quatre salaires annuels d'un journalier; à celui qui aura une monture, sans Vicaire, la valeur de cinq salaires; à celui qui aura un Vicaire sans monture, la même chose; à celui qui aura l'un & l'autre, un salaire de plus; à celui qui aura deux Vicaires, huit salaires; à celui qui en aura trois, neuf salaires.

Chaque Vicaire aura un salaire & demi pour son entretien & ses aumônes.

Au-lieu des dixmes, chaque communauté rustique, y compris le Seigneur, payera à la communauté régionnaire une taxe au marc la livre de la contribution royale, dont le produit devra sussire pour l'entretien de tous les Curés du district.

r

e

n

Un Noble recevra toujours la pension, parce qu'il aura renoncé à son patrimoine, du moment où il aura

été nommé à une cure. Mais s'il a une pension équivalente à deux salaires pendant son vicariat, il ne recevra point la pension de Vicaire.

Un aisé la recevra, quoiqu'il ait du bien; mais dès qu'il sera Curé, ou il ne recevra plus de pension, si son revenu propre égale ou surpasse ce qu'il devroit recevoir, ou il n'en recevra qu'autant qu'il sera nécessaire pour qu'il ait le revenu légal.

Le filleul aura successivement l'une & l'autre pension. Ce que la communauté régionnaire épargnera sur les pensions, restera dans la caisse ecclésiastique, pour subvenir aux dépenses imprévues, comme seroient celles qu'occasionneroit un incendie, ou la réédification nécessaire d'une Eglise ou d'un presbytere. Les moindres réparations seroient à la charge de chaque Paroisse.

Comme il n'y aura aucune différence réelle entre les cures quant au revenu, il n'y aura pas lieu aux mutations, ni permutations. Mais, par cette raison même, elles ne seront pas désendues, certaines circonstances pouvant les rendre ou utiles ou nécessaires.

Un Curé vieux & infirme restera sans cure; & s'il est hors d'état de saire ses sonctions, on lui donnera un Vicaire, s'il n'en a point; ou un Vicaire de plus; s'il en a déja un, & qu'un second soit jugé nécessaire. En pareil cas, le Vicaire unique ou le premier Vicaire deviendra perpétuel avec l'addition d'un salaire, s'il est dans le cas de le recevoir.

Celui ou ceux qui l'auront nommé Vicaire, seront obligés, lorsque sa commission viendra à sinir, de lui donner ou la même cure, ou une autre, asin qu'il n'ait pas à souffrir de l'emploi qu'il aura fait de sa jeunesse.

Pour l'ordinaire, la plus haute dignité à laquelle pourra parvenir un Curé, sera celle de Doyen rural. Il n'y aura d'exception à cette regle que dans des cas singuliers, tels que la vocation immédiate du Souverain, le concours de l'Evêque & du Chapitre pour appeller un Curé à un canonicat, & le faire passer delà au grandvicariat, ou à une chaire de Professeur, ou bien à la direction d'un Séminaire.

Je me suis étendu sur l'état des Curès, parce qu'il est de la plus grande importance que ce corps soit bien composé & animé de l'esprit qui lui convient.

S

a

3

e.

i-

2,

nt

uì

il

On doit remarquer, au reste, que tous ceux dont j'ai parlé jusqu'ici, auront passé par les académies des cantons, & par les Universités, & subi plusieurs examens devant des personnes de tout état, avant d'entrer au Séminaire. On ne trouvera donc point que j'exige trop de ces hommes choisis, si je veux qu'ils foient auffi éloignés de la groffiéreté que de la frivolité de l'ambition; qu'ils soient assez versés dans les sciences, & fur-tout dans la connoissance des hommes, des mœurs & des loix, pour que leurs prédications & leurs instructions familieres, fans s'éloigner du véritable esprit de la Religion, s'accordent aussi parsaitement avec celui de la conflitution. Ils éviteront sans peine ces déclamations, qui n'ont de fondement que dans une fausse interprétation de l'écriture & de la morale évangélique, & qui ne servent qu'à confondre les limites des conditions, à détruire la balance des devoirs, à

mécontenter une partie des citoyens, & à rendre les autres odieux.

Après ce que j'ai dit de la différence & de la destination des conditions, je n'ai pas besoin, pour me faire entendre, d'entrer là-dessus dans un plus grand détail.

Au reste, on épargnera aux Curés le soin pénible, & presque toujours infructueux, d'inculquer aux enfants les premiers éléments de la Religion.

Ce seront sur-tout les meres, nobles & autres, qui feront chargées de ce soin; elles en seront plus capables que leurs maris, & plus aussi que le Curé.

Outre que la piété dont elles sont plus susceptibles que les hommes, les engagera à ne pas négliger ce devoir important, leur amour-propre y sera intéressé, puisque, si leurs enfants sont mal instruits pour leur âge, lorsqu'ils seront admis aux instructions communes, la honte en rejaillira sur elles.

Les enfants des Nobles ne seront point dispensés de se trouver à ces instructions, où leurs meres les conduiront, dès qu'ils seront en âge. Mais les Curés observeront de ménager ces enfants dans les questions qu'ils leur feront, par deux raisons très-solides. La premiere est, qu'il ne conviendroit pas de les consondre devant les autres ensants, qui doivent apprendre de bonne heure à les croire meilleurs qu'eux; la seconde, que s'il arrivoit souvent que les ensants des Nobles sussent plus mal instruits que les autres, ce ne seroit plus une honte pour les parents de ceux-ci de les avoir négligés, & qu'ils en concluroient plutôt au peu d'importance de ce devoir.

Le meilleur moyen d'éviter cet inconvénient, sera, sans doute, que les ensants des Nobles soient en esset mieux instruits que les autres du même âge; mais un autre moyen peut-être plus sûrencore, sera que le Curé les prépare en particulier aux instructions communes. Ce que je dis ici des Nobles doit aussi s'entendre des aisés, par les mêmes raisons. L'âge où les ensants devront être admis aux instructions communes, sera celui desept ans pour les filles, & de huit pour les garçons.

Je n'en dirai pas davantage sur cette premiere destination des clercs; mais avant de quitter cette matiere, je dois dire un mot d'une vocation qui deviendra peutêtre nécessaire.

Jusqu'ici je n'ai admis dans le Clergé que les Nobles, les aisés & les filleuls, qui tous auront passé par les académies. Il est pourtant possible qu'il n'en sorte pas assez de sujets pour remplir toutes les places qui devront l'être: car je n'en admets point d'inutiles.

Ce sera aux Evêques à prévoir ce cas, & à prendre de justes mesures pour le prévenir. Ils en auront un sûr moyen dans la permission qui leur sera accordée, de choisir dans toutes les classes, hors celles de Nobles, des aisés & des cultivateurs, autant de sujets qu'il pourroit leur en manquer, & de les faire étudier ou à leurs fraix, s'ils sont sans biens, ou aux dépens de seurs parents, si ceux-ci sont en état d'y subvenir, & ont demandé la nomination épiscopale, Mais 1°. l'Evêque ne pourra nommer d'étudiants que jusqu'au nombre réglé entre lui & le Chapitre, d'après les informations que lui auront données les Présidents des cantons,

Tome V.

C5

a-

re il.

8

its

lui

pa-

ti-

ger

ıté-

our

m-

de

OR-

ob-

ons

La fon-

dre

fe-No-

fe-

e les

peu

Le

X

les Chefs des Académies, & les Recteurs des Universités;
Si, dans toute la Province, il y avoit assez de candidats, en sorte qu'il y en eût trop d'un diocese, & trop peu d'un autre, il n'y auroit point lieu aux nominations épiscopales, un diocese devant secourir l'autre. Mais dans le cas où aucun n'en auroit trop, le secours mutuel n'auroit pas lieu, parce que les sujets appartiendroient de présence à leur diocese; & alors l'Evêque qui courroit risque d'en manquer, ne devroit saire sond que sur ses diocésains.

On sent bien que ce ne seroit pas le cas d'un calcul rigoureux; & qu'il vaudroit mieux s'exposer à avoir quelques surnuméraires, qu'à manquer de ministres.

Mais pour éviter les deux excès, les Evêques observeroient de donner par présérence leur nomination à de jeunes gens qui auroient déja commencé leurs études aux dépens & par la volonté de leurs parents.

Dès que ceux-ci auroient acquiescé à la nomination épiscopale, leurs enfants deviendroient filleuls de l'Evêque, qui les enverroit aussi-tôt à l'Université de la Province, où ils finiroient leurs études avec les éleves des académies, & de la même maniere. Ils passeroient delà au Séminaire, pour y rester à la charge de l'Evêché, jusqu'à ce qu'il vaquât des vicariats, pour lesquels il ne se trouvât point d'autres candidats. Il en seroit de même des Cures, auxquelles ils ne parviendroient qu'au désaut de tous autres aspirants; bien entendu que ceux-ci auroient passé par tous les examens & les épreuves qui devroient précéder seur promotion.

Une autre ressource pour le Clerge, mais peutêtre

peu considérable, seroit le droit qu'auroit d'embrasser l'état ecclésiastique tout guerrier & tout magistrat, qui, après avoir vécu sans reproche dans sa prosession pendant dix ans ou plus, dégoûté du monde, ou porté à ce changement d'état par des raisons pardonnables à la foiblesse humaine, voudroit se consacrer au service de l'Eglise, & seroit assez instruit pour lui devenir utile.

9

ie fe

ul

oir

er-

à

tu-

ion

l'E-

e la

eves

ient

Evê-

juels

eroit

oient

endu

& les

t-être

Il faudroit qu'à une vie sans reproche, selon les hommes, il eût joint de bonnes mœurs, & que, sur ce point, sa réputation sût entiere; car il est contre l'esprit de l'Eglise, que le Sacerdoce devienne un état de pénitence pour des pécheurs épuisés par le vice. C'est dans un monastere qu'ils doivent aller cacher leurs larmes, s'ils ne veulent pas réparer dans le monde le mal qu'ils y ont fait.

Le Séminaire épiscopal, où ces candidats passeront dix-huit mois pour le moins, sera la seule épreuve à laquelle ils seront assujettis. Mais pendant ce temps, l'Evêque avec les supérieurs du Séminaire, & quelques Chanoines, examineront à quel ministere ils auront le plus d'aptitude, pour les y consacrer, si leur penchant ne s'y opposé pas invinciblement.

Les cleres de cette classe auront encore la présèrence fur les filleuls de l'Evêque, mais non sur les trois premieres classes dont nous avons composé la majeure partie du Clergé.

Je viens aux Chanoines, qui ne feront point pour moi des hommes inutiles à la fociété & à l'Eglife, qui louent Dieu pour de l'argent, & scandalisent le monde, parce qu'ils n'en ont rien à craindre, ni à espérer. Un Chapitre sera le conseil de son Evêque, un corps de réserve pour l'Eglise, l'affemblage de tous les talents réunis. Voici quelles sont mes vues sur ces corps aujourd'hui si inutiles, & pourtant si multipliés.

Tout Professeur eccléssaftique, tout Supérieur de Séminaire, y compris les Maîtres ou Directeurs, tout Grand-Vicaire, tout Aumônier du Roi, sera Chanoine de sa Cathédrale; en sorte qu'il n'y aura, à proprement parler, que deux classes dans le Clergé du second ordre; celle des Curés, qui comprendra les Vicaires & les Doyens ruraux, & celle des Chanoines.

Ainsi tout Ecclésiastique, dont la vocation ne sera point pour les Cures, devra être aggrégé dans le Chapitre de la Cathédrale du Diocese où il sera né, & il ne sortira du Séminaire que pour y entrer après son année de vicariat.

On conçoit que les Chapitres devront être très-nombreux; & pour qu'ils le foient dans une juste proportion, on commencera par fixer le nombre des prébendes dans une délibération qu'auront à ce sujet l'Evêque, deux anciens Curés, un Chanoine, l'Inspecteur Royal de la Province, un Député de chaque canton de la Noblesse, & un député de la Généralité. Pour fixer cette proportion, on aura égard 1°. à l'étendue du Diocese; 2°, au nombre des Prosesseurs & Supérieurs qu'il devra fournir; 3°. à celui des Aumôniers qu'il devra au Souverain; 4°. à celui des Grands-Vicaires, y compris l'Official & le Sècrétaire de l'Evêque; 5°. à la nécessité indispensable dont il será que le chœur de la Cathédrale & le conseil de l'Evêque soient toujours

4

remplis par quinze Chanoines au moins: & comme chaque prébende fera de vingt falaires annuels, mais fans aucun casuel, il faudra aviser en second lieu aux moyens de former un aussi grand nombre de pareilles prébendes.

Le premier de ces moyens sera la réunion au Chapitre de la Cathédrale, de toutes les Collégiales situées dans l'Evêché, sans préjudice néanmoins du droit de présentation que pourront y avoir des Seigneurs particuliers, lequel sera conservé en entier, s'ils n'ont présenté qu'à une prébende, mais sera réduit sur le pied de la somme totale de revenu qu'ils auront eu droit de consèrer, s'ils ont présenté à plusieurs.

it

e

-

d

12

3.

il

10

n-

1-

é-

E

115

off

ur

ue

ars

le-

, y

la

la

urs

Le second moyen de compléter le Chapitre unique & diocésain, sera d'y appliquer le revenu de toutes les Chapelles & fondations particulieres, qui ont besoin d'un Prêtre, d'ailleurs inutile, pour être desservies.

Enfin, on appliquera à la formation des prébendes à ce qui se trouvera dans la manse épiscopale au delà du revenu, que nous fixerons ci-après.

La prébende tiendra lieu d'appointements à tous les Ministres qui seront pris dans le sein du Chapitre, soit Prosesseurs, soit Grands-Vicaires, soir Aumôniers.

Nul Chanoine, nommé par l'Evêque, & la députation secrete du Chapitre, pour un Ministère, ne pourra le resuser, & il sera obligé de le remplir pendant sept ans, s'il doit l'éloigner de sa Cathédrale, & pendant dix ans, s'il ne l'en éloigne pas. Ce temps sini, il pourra rester de gré à gré dans la même place; & s'il la quitte, il aura un an de repos, après quoi il pourra

Vij

être nommé à un autre ministère, & il le remplira encore pendant sept ou dix ans, suivant la distinction cidessus, par la constant de la constant la distinction ci-

La Noblesse de chaque canton conservera ses droits sur les Chanoines natiss du canton; & celui qu'elle chois sur pour son orateur; devra obéir à cette vocation, à moins qu'il n'en remplisse actuellement une autre. Sa prébende lui riendra aussi lieu d'appointements. S'il manque de sujets dans le Chapirre pour les places d'orateur, la Noblesse élira qui elle voudra entre les Prêtres diocésains; mais celui qu'elle aura élu deviendra par-là même Chanoine de la Cathédrale, & aura droit à la premiere prébende qui viendra à vaquer, à quelque nomination qu'elle soit.

Comme les Vicaires des Orateurs devront être de jeunes gens, ils seront choisis par la Noblesse entre les Vicaires des Paroisses, & seront à ses gages. S'ils deviennent ensuite Orateurs, ils auront aussi droit à la prébende. Mais ils ne deviendront pas Orateurs, tant qu'il y aura des Chanoines actuels qui voudront & pourront l'être.

Où il y aura quatre Grands-Vicaires, & ce sera le nombre le plus ordinaire, il y en aura trois à la nomination du Chapitre, le droit de les resuser restant à l'Envêque; mais pour chaque place vacante, il ne pourra l'exercer que deux sois, & devra acquiescer à la troisseme présentation. La quatrieme place sera à la nomination de l'Evêque; & s'il choisit un diocésain non-Chanoine, celui-ci aura droit à la premiere prébende vacante, après pourtant les Orateurs, s'il y a concur-

rence; s'il est étranger, l'Evêque sournira à son entretien de ses propres deniers. Mais il ne pourra nommer en dix ans qu'un seul Grand-Vicaire, avec expectative sur la prébende.

Le Secretaire de l'Evêque sera toujours un Chanoine déja prébendé, mais à son choix. L'Official sera au choix du Chapitre. L'Evêque nommera, mais ne pourra destituer les Supérieurs du Séminaire. Le Chapitre nommera les Professeurs, que le Diocese aura à l'Université de la Province.

Chaque Evêché aura toujours deux Aumôniers pour le moins auprès du Souverain. Mais il pourra en avoir trois, quatre & cinq, fuivant le nombre de feux nobles qu'il y aura dans le Diocese Car les Nobles auront le droit exclusif de devenir Aumôniers. Sur deux Aumôniers, l'un sera à la nomination libre du Souverain; fur trois & fur quatre, deux; fur cinq, trois. Pour les autres places, le Chapitre, conjointement avec l'Evêque, qui aura deux voix, nommera trois candidats, entre lesquels le Souverain en choisira un. Le candidat présenté deux fois, sera Aumônier de plein droit en vertu de la troisieme présentation. Le Souverain observera d'accompagner sa nomination libre de la collation d'une prébende dans une de ses Chapelles. ou d'un bénéfice équivalent, mais qui ne pourra être d'un revenu double de la prébende. Les Aumôniers diocésains garderont la leur. & recevront un supplément, s'il est besoin, jusqu'à la concurrence de vingt salaires, sur le pied où ils seront dans le lieu de leur résidence ordinaire.

Ę

a

0

On fera peut-être effrayé du nombre prodigieux d'Aumôniers royaux qu'il y aura dans une grande Monarchie, suivant la proportion que nous venons d'établir; car il ne seroit pas impossible qu'il y en eût jusqu'à quatre cents: mais en va voir que ce nombre de seroit pas excessis.

En premier lieu, dans ce nombre d'Aumôniers, il y en aura toujours un qui sera grand Aumônier, avec le revenu d'un Archevêché, & les sonctions épiscopales par-tout où sera la Cour. Il aura six affistants, aussi Aumôniers. Lui-même cessera de l'être, & sa prébende deviendra vacante.

Entre ces Aumôniers, le Souverain choisira les Aumôniers de ses sottes, de ses places sortes & des troupes de sa maison, ce qui sera, pour le moins, cent & vingt emplois. Outre leurs prébendes, que garderont ces Aumôniers, ils auront les appointements qu'il plaira au Souverain de leur assigner, & qui seront tels qu'ils puissent suffire à leur subsistance.

En troisieme lieu, il y aura toujours trente Aumôniers à la suite du tribunal Souverain le plus voisin de la Cour, en qualité d'auditeurs & de référendaires; & ce sera entre ces derniers que le Souverain choisira librement les Conseillers elercs de tous les tribunaux souverains.

En quatrieme lieu, il y aura en tout temps un Aumônier Doyen, & douze Aumôniers qui desserviront la Chapelle du Souverain.

En einquieme lieu, il y en aura le même nombre qui feront le fervice ordinaire de la Cour, sans comp-

ter les précepteurs & sous-précepteurs des enfants qui appartiendront à la Couronne de près ou loin, & que l'on peut évaluer au même nombre, ou à peu près.

Il y aura un Conseil ecclésiastique composé de wingtquatre Conseillers & d'un Président ou Doyen, lequel sera nommé par le Souverain. Les Conseillers le feront tour-à-tour par les Archevêques, qui eux-mêmes nommeront alternativement un Aumônier de chaque Diocese de leur Province.

1

Z

3

S

.

-

1-

IÈ

-

Ce Conseil représentera l'assemblée du Clergé, & sera en même-temps une Cour à laquelle le Souverain renverra les affaires ecclésiastiques majeures.

Le Souverain sera libre d'employer quelques-uns de ses Aumôniers dans ses affaires, quand il leur trouvera les talents requis; comme aussi il pourra consentir à leur réception dans les académies de la Capitale; ce qui sera un état pour eux, si leur goût les porte à s'y fixer. Je compte dix-neuf sujets pour ces dissérents emplois; & trouve qu'en tout j'en ai employé deux cents quarante ou environ.

Or, sur trois ans, tous les Aumôniers devront passer une année entiere dans leur Diocese, tant à leur Chapitre, que dans leur famille, & il n'y aura d'exception à cette résidence que pour ceux à qui elle sera impossible; mais ils en seront dédommagés exactement, aussi-tôt qu'ils le pourront. Il ne pourra donc y avoir que les deux tiers de la totalité des Aumôniers, qui soient actuellement employés. Sur le pied de quatre cents, il en saut compter cent trente-trois en résidence. Restent deux cents soixante-sept à employer; & nous

en avons employé deux cents quarante ou environ. Les vingt-sept restants doivent être comptés pour les malades & les infirmes.

Ce fera entre les Aumôniers, & concurremment entre les Grands-Vicaires que le Souverain nommera librement les Evêques & Archevêques, avec cette seule restriction, qu'aucun ne pourra être nommé à un Evêché, s'il n'a été Aumônier ou Grand-Vicaire pendant sept ans.

Il y aura aussi eu une restriction à la nomination libre des Aumôniers, que nous avons laissée au choix du Souverain. C'est qu'elle n'aura pu tomber que sur les nourrissons des académies provinciales: pour ceux qui n'auront pas été élevés dans ces académies, il n'y aura qu'une voye pour parvenir à l'Episcopat. Il saudra avoir été filleul, & ensuire Grand-Vicaire d'un Evêque. C'en sera assez pour qu'aucun sujet, s'il est excellent, ne soit exclus de l'Episcopat; mais on ne sera aucune autre exception à la regle, asin que l'éducation nationale reste en honneur, & qu'elle réponde des talents, des mœurs & des principes du corps épiscopal.

Il ne me reste plus qu'à parler des Evêques; car j'en ai déja assez dit sur la septieme destination, qui est celle des Prosesseurs. Il s'agit maintenant de la sixieme, dont on vient de voir la vocation. Elle est nationale dans son principe, & purement royale dans l'acte qui la consomme.

Suivant les principes que j'ai expliqués, ou seulement indiqués dans le Chapitre précédent, il n'appartient essentiellement à l'Episcopat que la garde du troupeau de Jesus-Christ, dont une portion a été confiée à chaque Evêque; & ce troupeau n'est nécessairement ni une nation, ni un peuple, ni une assemblée de riches propriétaires, ni la totalité ou une portion de la magistrature.

Il n'est donc rien moins qu'essentiel à l'Episcopat d'être joint à des revenus fixes, d'être une dignité dans l'Etat, de fortisser, ou plutôt de dénaturer son pouvoir tout spirituel par un mêlange d'autorité temporelle.

Un Gouvernement, dont tous les membres seroient chrétiens, pourroit, par une raison semblable, méconnoître le christianisme dans l'Etat, & par conséquent le Clergé & ses fonctions. Chaque individu seroit en son particulier ce à quoi il croiroit être obligé en conscience pour le salut de son ame; mais la puissance souveraine, qui n'est instituée que pour le salut des corps & bien-être temporel des hommes, se rensermeroit dans les bornes de son institution, sans protéger, comme aussi sans gêner, la Religion & ses Ministres.

Les premiers Empereurs chrétiens se conduisirent en partie de cette maniere, & il n'est pas douteux qu'ils ne l'eussent fait plus généralement, & que leur conduite n'eût été plus conséquente, si Constantin n'eût pas fait de la Religion une machine politique, & n'eût pas donné des exemples qui firent loi.

-

A

,

le

ui

e-i

p-

lu

Ce doit être encore un principe certain, que les biens que l'on dit avoir été donnés à l'Eglise, ne sont point une propriété de l'Eglise. Nul bien n'a été donné, & n'a pu être donné à l'Eglise en général; car l'Eglise n'est pas une personne qui puisse user. Elle ne peut donc rien pos-

féder. Mais, dira-t-on, on a donné à des personnes qui appartenoient à l'Eglise, & par droit de succession. à celles qui lui appartiennent actuellement : ce qu'on leur a donné appartient donc médiatement à l'Eglife. C'est encore-là ce que j'ose nier; & pour justifier ma négative, je demande ce qu'on entend par une person. ne qui appartient à l'Eglise? Je lui appartiens aussi. comme fidele; & cependant personne ne s'avisera de me faire une donation en ma qualité de fidele, & à mes successeurs dans la foi; parce que ce n'est point une qualité civile qui puisse faire un titre, ni donner une capacité temporelle. En est-il autrement des Ministres de l'Eglise? Je ne le crois pas; car ils sont Ministres de l'Eglise comme je suis fidele, gratuitement & pour leur intérêt spirituel, comme aussi pour l'intérêt spirituel des autres; ce qui n'a rien de commun avec les biens temporels.), somme de de la company sant som

A-t-on fait une donation à un homme pour qu'il devint Clerc? La donation a été simoniaque; mais la chose donnée lui appartient en propre. L'a-t-il laissée à celui qui lui devoit succéder, asin qu'il se trouvât un homme qui voulût être son successeur? C'est encore une convention simoniaque, qui n'opere point un droit. Un particulier a-t-il dit: Je consacre à Dieu un tel sonds? Mais ici je ne trouve plus l'Eglise; & de plus, ce particulier a fait une chose contraire aux vues de Dieu. Son sonds est un anathème, & la Religion proseriroit un pareil emploi d'un bien destiné aux hommes.

S'il n'y avoit point de biens-fonds attachés au service spirituel de la Religion, elle auroit pourtant des 2

-

e

à

t

e:

k

C

11

a

t

e.

t.

el

,

le

-Je

S.

1.

es

Ministres, ou elle périroit, ce qu'on ne peut supposer. Ce n'est donc pas pour que l'Eglise trouve des Ministres, qu'on lui a donné des biens. C'est, dit-on, afin que ces Ministres avent une subsistance assurée. A la bonne heure. Mais s'ils ne l'avoient pas, qui devroit les nourrir? Ou les fideles seuls, si ces Ministres n'ètoient que Pasteurs; ou les sideles & toute la société ensemble, s'ils étoient auffi Magistrats. C'est donc à telle assemblée de fideles ou au Souverain qu'a été donné tel fonds par un fidele, afin que, du produit de ce fonds, ils entretinffent tel Ministre, fans qu'il leur en coutât rien : mais s'ils ne veulent pas être décharges de cet entretien, ils refusent le fonds; ou, s'ils veulent reprendre sur eux le soin de faire subsister leur Pasteur, le fonds ou retourne aux héritiers du donateur, ou demeure à la communauré, ou devient un bien vague qui appartient au premier occupant, si le Souverain ne s'est pas réservé le droit d'occupation.

Mais, dira t-on encore, c'est sur tel sonds en particulier que doit être pris l'entretien du Ministre. Qui a
dit cela, qui a fait cette loi? Un particulier mort depuis mille ans. En avoit-il le droit? A-t-il pu priver
toute la postérité du droit d'entretenir ses Pasteurs par
les offrandes de sa charité? A-t-il pu obliger ceux-ci
à être perpétuellement sorcés de cultiver & de faire
valoir, & de devoir seur subsistance au soc d'une charrue, & à une paire de bœus, plutôt qu'à la reconnoissance & à l'amour de leurs ouailles?

Mais enfin, il faut que tel Pafteur mange les fruits de telle terre, parce que la pieuse intention d'un fidèle,

mort il y a mille ans, a confacré ces fruits à perpétuité. Voilà une finguliere confécration. Mais si elle est réelle, n'affermez pas ce fonds; car on vous donnera de Pargent, & non les fruits qu'il produira. Le fermier en mangera une partie, & vendra l'autre, qui sera peutêtre mangée par des hérétiques, des impies, ou même des payens. Ce fera donc une horrible profanation, Mais si vous pouvez avoir un fermier, toute la communauté vaut bien un fermier : le Souverain vaut aussi un fermier. Il peut donc prendre le fonds, & vous en payer les fermages. A cela il n'y a qu'une replique, qui même n'en est pas une. La propriété sera anéantie, si le fermier est perpétuel. Qu'importe ce mot de propriété, qui est ici sans objet? Encore une fois, l'Eglise, ou tel ministere n'est point une personne, & le titulaire n'est pas propriétaire. Je ne trouve donc ici de propriétaire que la communauté de tel endroit, ou la totalité de la fociété représentée par le Souverain. Eh bien, l'un ou l'autre réunira l'administration à la propriété, & fe chargera de faire des gages pour le ministere.

Mais sera-t-il nécessaire que ces gages soient précisément le montant du revenu que pouvoit rendre le sonds qu'aura retiré la société? Si l'on prétend qu'elle doit tenir un compte exact de ce revenu, je demanderai qu'il me soit permis de faire encore quelques questions auxquelles cette prétention pourra donner lieu.

Premiere question.

Quel droit donne le Sacerdoce aux biens de ce monde, autre que celui de vivre de l'autel; & vivre de l'autel, est-ce la même chose que nager dans l'opulence ? Seconde question.

n

t-

10

n.

u-

ın

en

2,

e,

-0

е,

u-

de

0-

n.

ė,

ě=

ds

oit

rai

ns

n-i

de

e ?

Quand un bénéfice est vacant, qui a droit au revenu? Si c'est le collateur, il est donc propriétaire, & n'est tenu qu'à donner ce qu'il veut, si ce n'est que la loi s'y oppose. Si ce droit est partagé entre tous ceux qui peuvent être promus, n'est-il pas certain qu'à la rigueur, tout sidele peut être élu Évêque? Donc tous les sideles auroient droit au revenu du bénésice, quand il seroit vacant. Or, comme le droit de tous n'est pas différent de celui du représentant de la société, n'est-il pas évident que ce représentant, sur-tout s'il est encore collateur, est le vrai propriétaire du revenu? S'il est propriétaire, qui peut l'obliger à donner tout à ce-lui à qui une partie suffiroit?

Troisieme question.

Un certain revenu est-il nécessaire à un Evêque, en sorte qu'il ne doive avoir ni plus, ni moins? Et s'il saut qu'il soit riche, pourquoi tous ne le sont-ils pas, ou ne l'ont-ils pas été? & pourquoi encore voit-on ce revenu varier sans cesse? Les éléments ont tort de ne pas respecter un sonds consacré à Dieu. Mais vous, Pasteur désintéresse, qui donnez vos sermes à un prix modique, vous êtes un sacrilege; car vous laissez dans des mains prosanes une partie de cet argent sacré, dont la recette étoit nécessaire à l'intégrité de votre Episcopat. Je dis bien: car c'est de l'Episcopat qu'il doit s'agir, dès qu'on parle de sacrilege & de prosanation. Il m'est impossible de rien imaginer, hors cela, qui soit sacré en tout ca qui fait l'état d'un riche Prélat; & vous, mercenaire avare, qui mêlez l'argent d'iniquité avec le produit sa

cré de vos fonds ecclésiastiques, n'êtes vous pas aussi facrilege en alliant les choses de Dieu avec les choses de Bélial?

Quatrieme question.

Doit-on poser en principe que le revenu épiscopal doit être sixé en-dessous, mais qu'il ne peut l'être en-dessus; c'est-à-dire, qu'il ne peut devenir moindre, mais qu'il doit toujours pouvoir s'accroître?

Ce seroit le moyen de déclarer abusives & tyranniques les loix modernes qui s'opposent à l'accroissement des biens d'Eglise.

Mais ne pourroit-on pas dire aussi qu'un pareil principe seroit une loi d'avidité & d'invasion, qui tendroit à changer le Royaume céleste de Jesus-Christ en un Royaume terrestre?

Cinquieme question.

Tout ce qu'on peut tirer de l'Ecriture sainte au sujet de la subsissance des Prêtres, ne s'étendant pas audelà du nécessaire, est-il possible d'assigner au Clergé un autre titre de propriété que la sanction des loix civiles, qui a autorisé la fiction d'une personne légale dans telle & telle Eglise?

Sixieme question.

En quoi consiste l'Eglise en général, & telle Eglise en particulier? Si c'est dans l'assemblée des sideles régie par ses Pasteurs, c'est donc uniquement dans l'assemblée des sideles, lorsqu'elle est privée de son Pasteur. Il n'y a que cette assemblée qui soit perpétuelle, parce qu'elle se renouvelle sans cesse, & qu'une génération croise l'autre. Elle est donc la seule personne légale

à qui ait pu être faite une donation perpétuelle. Ou bien faut-il prendre à la lettre ce qu'on trouve dans les chartes de donation : Je donne à la bienheureuse Vierge Marie, je donne à Saint Pierre, à Saint Paul; en sorte que l'immortalité de ces saintes ames soit le sondement de la perpétuité des donations qu'on leur fait?

Jusqu'à ce qu'on ait répondu à ces questions, je poserai en principe, que la puissance civile toute seule a
pu autoriser les sideles à donner des sonds, non à un
autre sidele, mais à un être de raison, & que ce n'a
été qu'un expédient pour sormer un sonds public, sur
lequel pussent être entretenus les Ministres de l'Eglise,
sans que le Souverain sût obligé d'y pourvoir, & aussi
pour que leur subsistance ne sût pas exposée aux hasards
de l'accroissement & du refroidissement de la charite des
sideles, qui est essentiellement l'unique patrimoine des
Pasteurs.

Que la nécessité de subsister ayant été le motif de cette loi, la même nécessité en limite l'étendue, & qu'au-delà tout a été serveur & générosité mal-entendues de la part des donateurs, avidité ou superstition de la part de ceux qui ont accepté plus qu'il ne leur falloit; qu'ainsi il n'y a de sacré que le nécessaire, parce que c'est-là tout ce qu'ont pu consacrer la loi, & la nécessité, plus sorte que la loi.

Qu'on ne peut alléguer contre ce principe la loi de l'aumône imposée aux Pasteurs, parce qu'elle suppose le superflu, & que, celui-ci ôté, c'est une obligation dont ils sont déchargés; que d'ailleurs cette loi a été un remede à l'excès des donations; remede que l'ex-

Tome V.

d

1-

.

1-

if-

n-

oit

un

fu-

au-

rge

ci-

gale

life

égie

lem-

eur.

arce

ation

egale

à

périence démontre nul ou insussissant, & sur lequel on pe peut faire fond, si on n'est pas résolu à s'aveugler.

Que la dévotion mal-entendue des fideles n'ayant connu aucune regle, & ayant violé toutes les proportions dans la répartition des biens, en sorte qu'un Pasteur est dans l'abondance, pendant que l'autre est dans la disette, c'est au Législateur, obligé à diriger & réformer, qu'il appartient de redresser les abus, & de rétablir les proportions violées, parce qu'il est ridicule qu'un Pasteur soit un millionnaire, uniquement parce son Eglise porte le nom d'un Saint qui eut jadis la vogue, tandis qu'un autre peut à peine subsister, parce que son Saint ne sut jamais l'objet d'une dévotion bien servente.

Que l'intention des fondateurs, qui fut bonne relativement à certains temps, à certaines circonstances, à leurs préjugés & à leurs erreurs, ne peut être alléguée de bonne soi, quand l'abus est maniseste, & que l'on doit supposer que, s'ils vivoient encore, ils redresseroient leur intention; ce que le Législateur est en droit de faire pour eux.

Qu'ainsi rien n'oblige la société des sideles, à qui les biens ecclésiastiques appartiennent, comme chose donnée à l'Eglise; rien n'oblige non plus le Législateur, dont l'autorité s'étend sur ces biens comme domaine public, de laisser subsister ni une répartition vicieuse, ni l'effet d'une prosusion abusive; mais qu'à tous égards, il est très-permis de rétablir le bon ordre par de sages réglements, soit qu'on s'en tienne à l'ancienne méthode d'assignation de sonds, soit que reprenant ces sonds, on

pourvoye autrement à la subsistance de ceux qui doi-

t

-

f-

is ė-

éle

ce

10-

ien

ela-

s, à llé-

que

re-

i les

don-

eur,

use,

ards, fages

thode

, on

Je ne suis pas accourumé à rien outrer; & si j'ai poussé mes raisonnements sur les biens de l'Eglise aussi loin qu'ils pouvoient aller en toute rigueur, je suis très-éloigné de transporter toute cette rigueur dans l'usage que je prétends en faire.

Plusieurs considérations m'en empêchent. La premiere est, qu'à la qualité de Pasteurs, les Evêques jois gnent celle de Magistrats; la seconde est, qu'il ne fant pas rendre trop précaire l'état des premiers Pasteurs, qui peuvent protéger leurs subalternes, mais qui eux-mêmes n'ont de protecteur que celui qui peut plus qu'il ne doit, & qui sont plus en but aux coups d'autorité que les moindres Pasteurs. Ceux-ci ne s'élevent point audessus du peuple, & ont l'avantage qu'a le peuple, d'être trop au-dessous de la foudre pour la craindre.

D'ailleurs, ce n'est pas un bien que la multiplication des pensions; & dès qu'on retranche l'excès & la disproportion, il est indifférent à la société qu'un Evêque ou un autre citoyen soit possesseur de tel ou tel sonds.

Voici maintenant ce que je crois pouvoir proposer: On sera un état exact du revenu de chaque Evêché, en marquant dans quel district se trouve chaque domaine; & l'on commencera par en retrancher les dixmes & le casuel des droits seigneuriaux, lesquels, ainsi que les rentes seigneuriales, péages, assisses, resteront supprimés à perpétuité. Le casuel seulement aura lieu dans la mouvance de l'Evêque, lorsqu'un roturier y achètera; mais ce sera au prosit du College de la Noblesse du canton.

On voit que, de cette maniere, il ne restera dans la manse épiscopale que des terres fructifiantes & des maisons. L'administration de ces biens sera aussi simple que peu embarrassante pour les Evêques.

Les maisons resteront sous leur régie immédiate, & ne payeront que la taxe ordinaire assise sur les biens de cette espece.

Quant aux terres, elles seront données à serme, & on en passera chaque sois des baux de dix-huit ans, sans que la mort du titulaire en puisse opérer la restitution. Ces baux se seront de la maniere suivante. L'Evêque nommera deux députés, l'un Chanoine de son Eglise, & l'autre séculier. Le Président du canton, sur l'avis qui lui en sera donné, nommera pareillement deux députés; les peres de la communauté rustique du lieu s'assembleront dans le ches-lieu de la serme, où se rendront aussi, avec les députés ci-dessus, quatre commissaires de la communauté régionnaire. Il s'y trouvera d'ailleurs autant d'enchérisseurs qu'il voudra s'en présenter.

On commencera par lire le précédent bail à haute voix, & le second député de l'Evêque demandera s'il se trouve quelqu'un qui veuille prendre la terre à même prix. Les peres de la communauté rustique seront leurs offres & leurs observations. Après eux, les Commissaires parleront; & après les Commissaires, chacun des enchérisseurs étrangers, en commençant par le plus âgé, & en sinissant par le plus jeune. Cela sait, un député de la Noblesse résumera les offres & les observations, & en sera la critique, s'il y a lieu. Ensuite les

12

ii-

ue

80

de

80

IS .

fti-

'E-

fon

fur

ent

du

i fe

om-

ou-

s'en

aute

a s'il

mê-

ront

com-

acun

plus

, un

bfer-

te les

offres recommenceront, & il n'en restera que trois auxquelles on sera attention: celle de l'étranger, qui, ayant offert le plus, sera en même temps solvable, ou aura une caution, autre pourtant qu'un Noble, un Ecclésiastique, ou un Bourgeois non possessionné; l'offre des peres de la communauté rustique, & celle des Commissaires.

Un député de la Noblesse, après avoir exposé ces offres, demandera en particulier l'avis de son collegue, celui des députés de l'Evêque, & le sentiment de quelques experts, qu'il aura amenés avec lui. Si les offres sont égales, & paroissent raisonnables, on donnera la présérence aux peres de la communauté, à qui on ordonnera de présenter leur preneur. Si les Commissaires offrent davantage, & que leur offre ne soit pas couverte par celle de l'étranger, ils auront la présérence sur celui-ci. Si l'étranger est le plus offrant, il aura la présérence. Mais si aucune des offres n'est raisonnable, le député de la Noblesse déclarera que tel est le sentiment de la députation; & que si une troisieme enchere ne réussit pas mieux, il présentera un preneur.

Là dessus on procédera à une troiseme enchere, à laquelle seront admis tous les étrangers.

Si elle produit des offres raisonnables, on suivra pour la préférence la même regle que ci-dessus. Si non un député de la Noblesse déclarera qu'il a un preneur qui offre telle somme: cette déclaration faite, on attendra la réponse des peres, des Commissaires, & du plus offrant étranger. Si tous consentent à donner la même somme, les peres auront la préférence, & présenteront fur le champ leur preneur. Entre les Commissaires & l'étranger, les premiers auront la présérence, & nommeront leur preneur.

Dans le cas où aucune offre n'égalera celle du député noble, celui-ci nommera son preneur, & aussi-tôt on passera le bail.

Le preneur des Nobles ne pourra être qu'un roturier. Mais le College sera caution pour lui, & il portera le prix de son loyer à la caisse des Nobles. Le preneur des peres devra être membre de la communauté rustique. Celui des Commissaires sera domicilié dans le district de la communauté régionnaire. Il sussir que l'étranger soit de la Province, & y ait sa caution. Mais il portera le prix du loyer, comme les deux précédents, dans la caisse de la communauté régionnaire.

Il y aura cette différence entre la prise par le preneur des Nobles, & celle par les autres preneurs, que la premiere opérera une distraction d'une portion de la contribution royale au profit du College des Nobles, pour autant que l'offre de leur preneur aura surpassé la plus sorte des offres saites par les peres & les Commissaires; c'est-à-dire que si la contribution royale est d'un cinquieme, & que le preneur des Nobles donne trois cents pieces de plus qu'il n'aura été offert, avant que son offre sût connue, il y aura soixante pieces par an pour le College des Nobles, lequel même pourra faire remise de la moitié à son preneur, s'il n'est pas étranger.

On peut affurer qu'en suivant cette méthode, les terres épiscopales seront aussi-bien affermées qu'il sera possible.

8

n-

Ité

on

u-

Le

itė

le

ue

S,

ur la

la

fiè

n-

f

ne

nţ

es

ra

as

es,

ra:

Comme l'évaluation des falaires se sera tous les dix ans, l'augmentation des baux pourra concourir avec celle du revenu épiscopal, & même se trouver dans la même proportion. Hors ce cas, le montant de l'augmentation des baux sera porté dans la caisse eccléssifique de la Province, laquelle sera gardée dans la Capitale, sous l'inspection du Conseil provincial.

Ce Conseil qui ne s'afsemblera que deux fois par an, pour huit jours seulement, sera composé de l'Evêque diocésain, d'un Chanoine de chacune des Cathédrales de la Province, de trois députés du Collège provinciale, de deux Commissaires de la Généralité, & de l'Inspecteur royal. Les principales sonctions de ce Conseil seront l'inspection générale, la manutention, la balance & la répartition de toute la masse des biens ecclésiastiques qui seront dans chaque Province, & l'on va voir que son institution & ses sonctions seront presqu'indispensables.

La premiere répartition des biens d'Eglise sera ce qu'il y aura de plus difficile. Elle sera précédée de deux autres opérations. L'une sera l'évaluation des salaires, si elle n'a déja été saite par autorité publique relativement à d'autres objets; l'autre sera la sixation du nombre de salaires, auquel devra se monter le revenu annuel de chaque Evêque & Archevêque.

Je propose de fixer ce revenu à cent quatre-vingt falaires pour les Evêques, ou à dix sois la valeur d'un seu noble; ce qui reviendroit à vingt-sept mille livres de rente, en supposant le falaire à cent cinquante livres; celui des Archevêques pourroit être fixê à un

tiers en sus, ou à deux cents quarante salaires, &, dans la même supposition, à trente-six mille livres.

Quand, par l'inspection d'un cadastre déja fait, déduction faite des droits supprimés, on sauroit à quoi se monte le revenu de chaque manse épiscopale, on verroit d'un coup d'œil ce qu'il y auroit de trop, ou ce qui manqueroit dans chaque manse.

Mais, dans tous les cas, il faudroit encore examiner avant tout, s'il n'y auroit pas dans un Evêché des domaines qui appartiaffent à un autre Evêché; car s'il y en avoit, on les joindroit à la manse épiscopale du Diocese où ils seroient situés.

Toutes ces opérations, une fois faites, il feroit procédé à la location publique & solemnelle de tous les biens faisant partie des différentes manses. La somme totale du revenu de chaque manse, calculée de nouveau après cette opération, & certifiée véritable par les baux passés, comme il a été dit, donneroit le tableau exact de l'excédent ou du vuide de chacune d'elles. Lorsqu'il y auroit de l'excédent, on assigneroit pour la manse diocésaine les terres les plus voisines de la Ville épiscopale, jusqu'à la concurrence du revenu fixé, mais sans morceler les terres, en sorte que, si la derniere annexée à la manse, comme la plus éloignée, étoit d'un produit trop fort pour remplir le vuide de la manse, on partageroit ce revenu en deux : une partie seroit le supplément de la manse, & la communauté ou le College la feroit porter dans la caisse de l'Evêque; l'autre partie seroit un excédent qui seroit porté dans la caisse du Conseil eccléhastique, ainsi que

le revenu total des terres excédentes. Le tout ensemble s'appelleroit l'excédent de tel Evêché.

S

i

n

u

il

u

).

ie

11.

ar

u

S.

ır la

ė,

er-

,

le

n-

de

oit

ue

Il y auroit une exception à cette regle. Ce seroit lorsqu'après réunion faite à la masse du Chapitre de toutes les sondations particulieres, elle se trouveroit insuffisante. Car, en ce cas, on annexeroit à cette masse autant de terres épiscopales qu'il en faudroit pour la compléter.

Lorsqu'il y auroit un vuide dans la manse épiscopale, ou bien on le rempliroit par la réunion de quelque bénésice simple, situé dans l'Evêché, s'il n'avoit pas une autre destination nécessaire, ou bien on assigneroit le montant de ce vuide sur la caisse des excédents.

On peut affurer que dans l'Empire, que j'ai en vue, chaque Province se suffiroit à elle-même, & auroit encore une caisse des excédents, assez considérable.

Le renouvellement des baux & de l'évaluation des falaires produiroit des variations dont le Conseil ecclésiastique auroit le bénésice & la perte, parce que ce seroit lui qui tiendroit la balance de toutes les manses de la Province. Quand il auroit constaté une variation, il donneroit ses ordres en conséquence, mais en les motivant par diminution ou par augmentation de salaire, & de tels ou tels produits, asin que chacun pût vérisier & critiquer lesdits ordres.

Il ne s'agit plus que de favoir quel seroit l'emploi des sommes qui resteroient dans la caisse du Conseil. Le premier seroit la grande réparation ou réédification, par enchere au rabais, de toutes les maisons & édifices nécessaires qu'il y auroit sur le domaine ecclésiastique de la Province.

Le second seroit la réparation au rabais de toutes les Cathédrales, Séminaires & Collèges de l'Université de la Province. Le troisieme seroit la réédification des Cathédrales, non au rabais, mais sur des plans approuvés par le Conseil, & sous la direction de l'Evêque, d'un Chanoine, d'un Noble & d'un Commissaire de la communauté bourgeoise, comme aussi la réédification au rabais de tous les bâtiments ci-dessus, Le quatrieme seroit une contribution proportionnelle pour la construction des monuments nationaux, qui seroient élevés dans la Capitale, & contribueroient à la majesté du culte divin.

Le cinquieme seroit le subside que l'on donneroit aux Evêques, lorsqu'ils seroient obligés de faire des voyages pour le bien de l'Eglise ou de l'Etat, & que ces voyages seroient autorisés par un ordre du Souverain, qu'ils seroient tenus de produire.

Ce qui resteroit dans la caisse, quand tous ces objets auroient été remplis, (& les restants seroient constatés tous les cinq ans par une députation extraordinaire) seroit porté dans la caisse générale du Clergé, laquelle seroit dans la Capitale, pour le tout être employé au remboursement des capitaux dont il se pourroit que le Clergé sût encore redevable, lorsque cet arrangement seroit fait, & pour, la libération saite & parsaite, être employé au service de l'Etat dans les occasions extraordinaires.

Il est à remarquer que la caisse des excédents dans

chaque Province, ne recevroit pas seulement ceux des Evêchés, mais encore ceux des Abbayes restées en commende, faute d'avoir été appliqués à l'établissement des académies.

25

r-

n

ns

E-

if-

la

15,

lle

jui

à

oit

les

jue

ou-

ob-

nf-

di-

ge,

em-

ur-

cet

82

les

ans

Et, pour cette raison, il seroit procédé pour les fonds desdites commendes, comme pour ceux des Evêchés, quant à la location; & quant à la fixation de la manse, il seroit fait quatre classes des bénéfices à la nomination de Souverain. Ceux qui seroient au pair, ou au-dessous d'un feu noble, seroient incorporés aux Evêchés; ou il en feroit fait des bénéfices laïcs, qu'on joindroit à ceux du domaine royal, si ces derniers ne se trouvoient pas en nombre suffisant. Ceux qui seroient au-dessus d'un feu noble, & égaux à dix-huit falaires, fuivant l'évaluation de la Cour, prendroient la nature de prébendes royales, & feroient donnés aux Aumôniers de nomination royale, qui n'auroient point de prébende, ou à ceux qui, en ayant, seroient dans le cas d'être appointés. L'excédent, s'il y en avoit, feroit porté dans chaque Province à la caisse des excédents. La feconde classe seroit pour les Conseillers clercs des Cours souveraines, & leur manse égaleroit les appointements que nous avons affignés aux Confeillers laïcs. L'excédent de chacune seroit porté à la caisse du Conseil ecclésiastique. S'il se trouvoit plus de bénéfices de cette espece qu'il n'y auroit de Confeillers clercs, le Souverain pourroit donner le furplus aux Aumôniers, qu'il employeroit dans ses affaires. S'il ne se trouvoit point d'emploi à en faire, leur produit iroit en totalité dans la caisse du Conseil, autrement dite la caisse des excédents.

La troisieme classe service des bénésices épiscopaux, ou équivalents aux deux tiers d'une manse épiscopale. Ils servient donnés aux Evêques qui voudroient résigner après un long exercice de leurs pénibles sonctions; aux Aumôniers, qui auroient des commissions dispendieuses; aux Evêques, qui dirigeroient les missions chez les insideles; ensin, à ceux que le Souverain & la nation jugeroient mériter une récompense extraordinaire pour services politiques ou civils.

La quatrieme classe seroit celle des grands bénéfices. depuis le revenu épiscopal, jusqu'au revenu archiépiscopal. Il y en auroit un pour le grand Aumônier, un pour chacun des Commandeurs de l'ordre du Souverain, deux, & non plus, pour chacun Prince du Sang royal qui embrafferoit l'état ecclésiastique. S'il en restoit, ils seroient donnés aux Aumôniers qui auroient des commissions très-dispendieuses; & dans le même cas seulement, & pour aussi long-temps qu'il existeroit, aux Chevaliers des ordres religieux, qui en seroient susceptibles. Ce cas cessant, les mêmes Chevaliers ne pourroient avoir un bénéfice plus fort que la prébende royale. Je pourrois me dispenser de répéter que tous les excédents des susdits bénéfices, & le revenu total de ceux qui ne seroient pas conférés, seroient portés dans la caisse des excédents.

J'ajouterai encore, que dans la manse des Evêchés & des bénéfices, ne seroit point compris le palais épis

eopal, ou manoir principal du bénéficier, ni les cours' jardins & vergers y attenants, & dont le revenu, suivant la culture ordinaire, ne passeroit pas deux salaires du Pays.

re-

00-

oifent

nclif-

ons

8

or-

es,

er,

ou-

ang

ref-

ent

me

ste-

fe-

eva-

e la

éter

re-

fe-

hés

pif

En outre, chaque Evêque auroit & entretiendroit à fes fraix une maison de campagne, dans celui de ses domaines qu'il voudroit choisir; bien entendu que ce seroit sans le détériorer, comme aussi sans pouvoir embrasser un terrein plus grand que celui qui vient d'être spécisié.

Au moyen des arrangements proposés, il n'y auroit aucun motif d'intérêt qui pût faire desirer les translations d'un Evêché à un autre; & aussi n'auroientelles jamais lieu que sur un avis de l'assemblée du Clergé, & dans des cas tout-à-fait extraordinaires.

Je n'ai jamais vu d'un œil envieux l'opulence de mes peres en Jesus-Christ, je n'ai jamais gémi que sur le mauvais emploi de cette partie du domaine public, qui est consacré à l'entretien des Magistrats ecclésiastiques, & je proteste, devant Dieu & devant les hommes, qu'en proposant l'arrangement que je viens d'esquisser, j'ai été très-éloigné de la pensée impie d'asfoiblir l'Eglise, ou d'affliger ses Ministres; que ma sincere intention a été, tout au contraire, de rendre un service important à la Religion, en bannissant du cœur de ses Ministres, les passions humaines, qui, trop souvent, y étoussent le seu sacré dont ils doivent avoir la plénitude.

Il ne m'appartient pas de détailler les devoirs de

mes peres & de mes maîtres, & ce travail seroit inutile. Quand ils seront rendus tout entiers à leur saint ministere, & qu'ils n'auront d'autre esprit que celui de leur état, ils connoîtront mieux que moi ces devoirs, & les rempliront avec un zele vraiment apostolique.

Je ne crains point la censure de ceux d'entre eux, qui connoissent & aiment la Religion. Les clameurs des autres feront l'éloge de mes principes, & leurs anathèmes se changeront en bénédictions devant celui qui sonde les cœurs.

FIN DU TOME CINQUIEME

Afficiacy has believed represented to the Microsoft

nt de

es a-

ui

